
«En casa»: apuntes sobre la  
hospitalidad en Derrida  

y Stiegler1

François-David Sebbah † 

Traducción de Juan José Álvarez Rubio

Jacques Derrida ha deconstruido ejemplarmente los binaris-
mos oposicionales gracias a la paciente puesta en obra de un 
pensamiento que «no afirma ni opone». Sin embargo, como 

1	 Texto publicado en «Nous». Perspectives Phénoménologiques en Dialogue, 
Lucia Argelino y Laurent Perraud (dir.). 2024. París: Le Cercle Herméneu-
tique. 159-173. Agradecemos a Philipe Cabestan y Georges Charbonneau 
por autorizar su publicación en el presente número de la revista Pensa-
miento Político.

§	 Doctor en Filosofía por la Universidad Paris 1 Panthéon-Sorbonne. Pro-
fesor habilitado de Filosofía en la Université Paris Nanterre. Director ad-
junto del Institut de Recherches Philosophiques (IRePh) de la Université 
Paris-Nanterre. Autor de L’épreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et 
la phénoménologie (PUF, 2001), Levinas, ambiguïtés de l’altérité (Les Be-
lles Lettres, 2000), Levinas et le contemporain. Les préoccupations de l’heure 
(Les Solitaires Intempestifs, 2009), Qu’est-ce que la technoscience? Une thèse 
épistémologique ou la fille du diable? (Encre Marine, 2010), Faire face, faire 
visage. Amiens Hôpital Nord, dix ans après la première greffe (Encre Mari-
ne, 2018), L’Éthique du survivant. Levinas, une philosophie de la débâcle 
(Presses Universitaires de Paris Nanterre, 2018), Survies. Quelque tentatives 
(Éditions d’Écarts, 2021) y Ses vies d’Afrique (Manucius, 2025).



16 | François-David Sebbah

es sabido, la deconstrucción no borra las oposiciones. En 
ciertos aspectos, el pensamiento derridiano no deconstruye 
las oposiciones más que complicándolas aún más. 

Respecto de la oposición «nosotros»/«ellos», puede considerarse 
que Derrida la aborda cuando piensa la hospitalidad. Cabe 
destacar que no deja nunca de presentar esta oposición como 
«primaria», vale decir, situada más acá tanto del «sujeto» como 
del «nosotros», de la ipseidad (la forma misma del Sí mismo). 
La deconstrucción de la ipseidad mantiene un carácter irre-
ductible: según Derrida, solo se comprende la hospitalidad 
desde una cierta «originariedad» de la ipseidad y sin que ello 
implique nunca su anulación. Por tanto, en ningún caso se 
trata, para él, de designar como intrínsecamente malo el «en 
casa» [chez soi] y sus fronteras ni de llamar a su disolución. 
Tampoco se trataría de pensar ese «en casa» de otro modo que 
no sea desde la noción de ipseidad. 

Nos ha parecido que los desafíos implicados en la problemática 
formulación «nosotros»/«ellos» adquieren una especial relevancia 
si se considera la «repetición» que desarrolla Bernard Stiegler, 
así como los desplazamientos que realiza. 

Por tanto, estos breves apuntes tendrán el objeto –extrema-
damente acotado– de presentar una formulación derridiana 
de la problemática «nosotros»/«ellos» a partir de la antinomia 
de la hospitalidad, tal como Jacques Derrida la formuló entre 
1995 y 1997, para posteriormente examinar la «repetición» de 
dicho planteamiento por parte de Stiegler entre 2018 y 20202.

2	 Entre 1995 y 1997, Jacques Derrida impartió un seminario en la EHESS 
sobre la hospitalidad, publicado recientemente con el título Hospitalité, 
vol. 1, Séminaire (1995-1996) (Seuil, 2021) y Hospitalité, vol. 2, Séminaire 



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 17

La antinomia de la hospitalidad

Comencemos, entonces, esbozando de manera extremada-
mente esquemática lo que el propio Derrida denomina la 
«estructura formal» de la antinomia de la hospitalidad. Esta 
tiene la siguiente forma:

1) La hospitalidad no existe concretamente sino en la medida 
en que es cada vez limitada, imperfecta –condicional e incon-
dicionada– y, por tanto, necesariamente excluyente. Esto por 
varias razones conexas:

–porque «no se puede acoger toda la miseria del mundo»3: 
es necesario preservar un «en casa» precisamente para poder 
abrir la puerta. Esta idea puede reformularse, con Derrida, 
según otro registro teórico. Hay una legitimidad irreductible 
(anterior incluso a la distinción entre lo legítimo y lo ilegítimo, 
en el hecho mismo de la existencia) en la preservación del Sí 
mismo por el Sí mismo (en la cual se inaugura como tal), que 
la dimensión propiamente biológica de la existencia ilustra 
como defensa inmunitaria de la clausura circular del Sí mismo 

(1996-1997) (Seuil, 2022). Como era habitual, Derrida extrajo de este 
seminario varios textos que publicó de manera concomitante en distintos 
contextos. Véase en particular Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida 
á répondre de l’hospitalité (Calmann-Lévy, 1997) que retoma la cuarta y 
quinta sesión de este seminario [N. del T.: una versión en español fue 
publicada bajo el título La hospitalidad. 2000. Traducción de Mirta Se-
goviano. Buenos Aires: Ediciones de La Flor]. Por su parte, los últimos 
dos libros publicados hasta la fecha por Bernard Stiegler son Qu’appelle-
t-on panser? Au-delà de l’entropocène. 1. L’immense régression (Les liens que 
libèrent, 2018) y Qu’appelle-t-on panser? Sortir de l’«Entropocène». 2. La 
leçon de Greta Thunberg (Les liens que libèrent, 2020).

3	 Se recordará esta «pequeña frase» de Michel Rocard a propósito de Fran-
cia. Sin embargo, él explicó también que Francia debía acoger toda la parte 
que le corresponde de la miseria del mundo. 



18 | François-David Sebbah

en su finitud, lo cual implica seleccionar, filtrar todo elemento 
exterior. Pero este carácter condicional de la hospitalidad no 
puede anular, en su finitud, cualquier frontera filtrante para 
abrirse absolutamente y sin condición alguna a la alteridad sin 
autodestruirse (aunque esta condición, que se impone ante todo 
desde el punto de vista del Sí mismo que se expone, tiene un 
valor igualmente absoluto desde el punto de vista del extranjero 
acogido). En efecto, los derechos, cualesquiera que sean, solo 
son efectivos si se inscriben y se circunscriben en su propia 
condicionalidad: no hay derecho infinito al infinito. Así, los 
llamamientos a una apertura incondicional, al no sugerir nada 
delimitado (y, por tanto, limitado), corren siempre el riesgo de 
desaparecer en las palabras sin efecto ni efectividad del alma 
bella. En resumen, podría decirse que no hay hospitalidad 
sino a condición de la condicionalidad misma.

2) La hospitalidad no tiene absolutamente ningún límite, es 
incondicional. La idea misma de hospitalidad, considerada 
en su punto más exigente –¿y no pierde acaso toda consis-
tencia y coherencia si no se la refiere a este punto?– implica 
la incondicionalidad. Derrida despliega aquí una secuencia 
de un gran rigor lógico: si acoger verdaderamente consiste en 
acoger al otro como otro, en la medida en que no pertenece 
en nada al estar «en mi casa», entonces no debo condicionar 
esa acogida a nada, a ninguna condición previa. No hacerlo 
sería haberlo ya subordinado de antemano a mí mismo: solo 
acojo verdaderamente cuando no pongo ninguna condición a 
lo que el otro es, o a quién es, e incluso, quizá, a lo que haya 
podido hacer. Desde este punto de vista, la hospitalidad es 
incondicional o no es. Y el hilo que Derrida desarrolla aquí 
le debe mucho al pensamiento de Emmanuel Levinas: el 
carácter propiamente infinito de la llamada del Otro (el «no 



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 19

me mates» prolongado en un «ayúdame a vivir») no puede 
–por definición– admitir ninguna limitación, no puede estar 
sometido a ninguna condición. Mi respuesta implica que me 
exponga sin límites y sin condiciones: en la medida en que 
limito, o condiciono (y eso es precisamente lo que hago), 
o subordino esa respuesta infinita a la consideración de mi 
ipseidad primordial (a la autopreservación del conatus en la 
que, no obstante, consisto irreductiblemente, al menos en un 
cierto sentido), transgredo el mandato mismo, lo traiciono. 
Desde esta perspectiva, la hospitalidad implica necesariamente 
que me exponga sin límites a la alteridad del Otro, ella misma 
infinita e incondicional (pues ni siquiera debo concederme el 
poder de identificar al Otro). La hospitalidad –en la medida 
en que la incondicionalidad parece estar intrínsecamente 
contenida en su idea– implica, por tanto, la ausencia de toda 
consideración del Sí mismo para consigo: es, al menos tangen-
cialmente, sacrificial. Pero, según la «lógica» levinasiana, esta 
«visitación» del Otro –potencialmente destructora del Sí mismo 
en su autopreservación, en su autoinmunidad primordial– es 
también la locura que inaugura el sentido, la «significancia» 
propiamente ética de la existencia, para un Sí mismo que es 
performado en acusativo desde la interpelación del Otro.

Como puede verse, esta antinomia que mantiene unidas la 
hospitalidad condicional y la hospitalidad incondicional es, 
desde la perspectiva derridiana, insuperable, no dialectizable. 
Tampoco puede, con el Kant de la Crítica de la razón pura, 
pretender encontrar una salida cambiando de punto de vista 
(como sucede en Kant, donde cada rama de las antinomias 
de la razón resulta válida según se adopte el punto de vista de 
los fenómenos o el de la cosa en sí). Ahora bien, el esfuerzo 
de Derrida consiste en mostrar que esta antinomia, intrínse-



20 | François-David Sebbah

camente aporética, es sin embargo fecunda, que puede, en la 
práctica, ayudarnos a corregir constantemente las leyes condi-
cionales de la hospitalidad en el sentido de su perfectibilidad, 
gracias a la exposición a la ley incondicional de la hospitalidad 
(aunque las leyes condicionales no dejarán de pervertir a la 
ley incondicional).

Si bien el seminario de Derrida expone con fuerza esta anti-
nomia, si bien la «formaliza», no deja, al mismo tiempo, de 
enriquecerla, o más bien de «complicarla», haciéndola variar a 
través de numerosas lecturas de textos filosóficos y literarios, a 
través de la consideración de diversos contextos culturales, así 
como también al «responder» a la urgencia de las situaciones del 
momento presente, de «su» presente. Derrida piensa siempre, 
de manera simultánea, desde la situación presente y desde los 
textos ensamblados unos con otros en cuanto deconstruidos.

Dentro de esta proliferante riqueza, retengamos aquí un solo 
motivo (que no era accesible en las páginas del seminario que 
fueron separadas y publicadas de manera independiente antes de 
la reciente publicación póstuma del seminario). Detengámonos 
brevemente en el motivo del enclave4, que Derrida reflexiona a 
partir de la imbricación de ciertas comunidades –espacialmente 
situadas– en la ex-Yugoslavia. Allá, en la Yugoslavia dividida, 
la guerra civil causa estragos en el mismo momento en que 
imparte su seminario (a mediados de los años noventa).

El enclave, conviene subrayarlo, es también reflexionado en el 
mismo movimiento desde otro allá: el allá de la infancia argeli-
na, de sus comunidades tanto entrelazadas como enfrentadas. 

4	 Sobre la noción de enclave, véase Derrida, Hospitalité, vol. 1, 244-256.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 21

Derrida escribe: «La historia de la ciudadanía en Argelia, y 
por tanto de las fronteras que separan a los ciudadanos de los 
no ciudadanos, o a los ciudadanos plenos de los ciudadanos 
de segunda categoría (…), la historia de esta ciudadanía y, 
por consiguiente, del extranjero, tiene una complejidad, una 
movilidad, una complicación de la que, hasta donde llega mi 
conocimiento, no hay otro ejemplo en el mundo a lo largo de 
la historia de la humanidad» (Derrida 2021, 168).

Derrida piensa siempre, al mismo tiempo, desde la situación 
presente, en textos deconstruidos y entretejidos, y, por así de-
cirlo, consigo mismo. Pensemos, por supuesto, en Circonfesión, 
pero también en El monolingüismo del otro, un texto publicado 
casi contemporáneamente con la realización del seminario 
sobre la hospitalidad.

En el fondo, el enclave es, si no el infierno, al menos lo «ate-
rrador» por excelencia, el terror mismo (Derrida 2021, 252). 
El enclave del otro en uno mismo, de uno mismo en el otro. 
El otro –por ejemplo, aquel que habita la misma ciudad 
que uno– es considerado como una astilla envenenada que 
es necesario extraer, aniquilar. Es un adentro en el adentro, 
está más adentro que todo adentro, es un afuera radical en 
el corazón mismo del adentro, que amenaza la integridad 
del adentro desde su propia intimidad. En los pliegues de la 
invaginación, adentro y afuera intercambian naturaleza, rol 
y función, y se amenazan mutuamente, uno siendo siempre 
el «afuera adentro» del otro. En el análisis derridiano –más 
allá de las situaciones históricas en las que efectivamente unos 
son masacrados por otros (y no al revés, al menos en tal o cual 
situación, en tal o cual momento determinado)– la «puesta 



22 | François-David Sebbah

en abismo»5 parece estructural e indefinida: yo soy habitado 
por un otro que me contamina y me corrompe, así como yo 
soy el otro que amenaza y corrompe a un otro –es decir, a un 
Sí mismo– e indefinidamente, en un terrible ensamblaje de 
«muñecas rusas» (al menos así es como «nosotros» nos vivimos 
recíprocamente; y, aquí, la experiencia equivale a la experiencia 
misma de lo «real»).

De esta manera, Derrida describe la pluralidad unificada de 
las lógicas del odio de sí, del odio al otro, y de su raíz común, 
que producen un enclave que parece ser su producto o síntoma 
más ejemplar. En el nivel más general, está en juego la lógica 
(la alógica, escribe también, porque se trata de una lógica de 
lo peor y de la destrucción) de la autoinmunidad: un cuerpo 
se vuelve contra cualquiera de sus componentes que identi-
fica como extraño y amenazante; en una carrera loca hacia 
lo indemne o hacia la pureza, termina asintóticamente por 
autodestruirse (en todos los casos, se experimenta un verdadero 
«odio de sí» al rechazar algo de sí mismo como si fuera otro).

Esta lógica es determinante de otra, que podría calificarse como 
la maximización hostil de la pequeña diferencia. Si el otro es 
siempre amenazante en la medida en que, paradójicamente, 
es el próximo, el demasiado próximo –hasta el punto que 
ya siempre se habrá inmiscuido en el corazón del Sí mismo 
(de lo Mismo)–, entonces se trata, para el Sí mismo, de (re-)
marcar la o su diferencia para poder identificarla, rechazarla 
y expulsarla. Derrida observa de paso hasta qué punto, en los 

5	 Sin embargo, Derrida precisa que la expresión «puesta en abismo» no re-
sulta del todo exacta, pues el movimiento abismal no promete la repeti-
ción estrictamente idéntica de los enclaves: hay tantas maneras diferentes 
de enclavar…



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 23

procesos de enclavamiento, la diferencia –siempre identificada 
como hostil, amenazante– habrá sido, por así decirlo, «artifi-
cialmente» producida dentro de las poblaciones que compar-
tían «inicialmente» más semejanzas que desemejanzas, y ello 
mediante la absolutización de diferencias (religiosas, étnicas, 
etc.) que eran en su origen sumamente relativas.

Es importante subrayar que, para dar cuenta de la estructura 
del enclave, Derrida articula –según un gesto de pensamiento 
que merecería ser analizado cuidadosamente y que aquí me 
limito a mencionar– la lógica de la autoinmunidad con algo así 
como una lógica del duelo originario: un duelo que no ocurre 
de manera contingente en la relación con el otro al momento 
de la pérdida concreta, de la muerte, de seres próximos, sino 
que constituye «originariamente», en ciertos aspectos, la 
relación con el otro y, por tanto, al otro como tal. No voy a 
seguir aquí este hilo –no obstante, decisivo– de esta idea en 
toda su extensión y complicación. Me limitaré a mencionar 
la manera en que Derrida reactiva, de forma implícita, la 
distinción entre «introyección» e «incorporación» del otro 
muerto en el trabajo del duelo, tal como la tematizan Nicolas 
Abraham y Maria Torok (y cómo el propio Derrida la ha re-
flexionado extensamente en otros textos)6. Para decirlo muy 
someramente, en la incorporación, guardo al muerto en mí de 
tal manera que me obsesiona y, por así decirlo, me consume 
desde adentro: incapaz de realizar un verdadero trabajo de 
duelo en el transcurso del cual yo mismo me transformaría, al 
no negar la pérdida, sino al domesticarla (precisamente gracias 

6	 Para la localización –y el comentario– de los textos de Nicolas Abraham y 
Maria Torok, así como de las páginas que Derrida les dedica, véase Jacob 
Rogozinski. 2005. Faire part. Cryptes de Derrida. París: Éditions Lignes & 
Manifestes. 21 y siguientes.



24 | François-David Sebbah

al trabajo de la introyección), me deslizo hacia una pendiente 
melancólica, absorbido por el muerto que me habita y que 
me aparta tanto del mundo como de mí mismo. A partir de 
ese momento, el otro, a la vez perdido y demasiado presente, 
me amenaza desde el interior y desencadena inevitablemente 
mi hostilidad (me «mata», en la medida en que no dejo –o 
no logro– acabar con él). En Derrida, la relación con el otro 
parece estar situada bajo el signo de un duelo «originario» y, 
por tanto, estructuralmente habitada por el riesgo de una «in-
corporación» destructiva (destructiva tanto del Sí mismo como 
del Otro). Según esta lógica del duelo originario, la estructura 
espacial del enclavamiento –que no es para nada accidental en 
la relación con el otro– parece remitir, como su verdad secreta, 
enterrada, enigmática, a la cripta: esa tumba subterránea, oculta 
en lo más profundo de toda ipseidad (individual, pero también 
colectiva, por supuesto). La espacialidad del enclave remite así 
a la temporalidad de la cripta –que adopta tangencialmente 
la forma de la fosa más que de la tumba propiamente tal7– y 
constituye la ipseidad misma, la relación misma con el otro, y, 
en cierto sentido, al otro mismo.

Quizá lo más aterrador de todo es que la forma de este proceso 
de enclavamiento se asemeja inquietantemente al proceso de 

7	 Derrida se ve particularmente impactado por el descubrimiento de fo-
sas comunes en la ex-Yugoslavia, hallazgo que menciona y comenta en 
su seminario. Estas terroríficas situaciones expresan el punto de máxima 
intensidad –y, por tanto, la verdad– de ese proceso mediante el cual un 
«Sí mismo» colectivo (étnico, etc.) intenta purificarse del otro, percibi-
do como una amenaza de destrucción alojada en lo más íntimo de sí. 
Esa obsesión por un otro que me contamina y me consuma desde dentro 
desencadena, inevitablemente, la aterradora pulsión de destrucción de ese 
otro (que en definitiva no puede distinguirse verdaderamente de la pulsión 
de autodestrucción). La fosa común es la verdad hiperbólica del enclave 
mismo, la estructura constitutiva del «Sí mismo» como tal.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 25

substitución en Levinas, es decir, a la ética misma (en lo que 
respecta a la santidad8). En efecto, Levinas no llama en ningún 
caso substitución al poder que tendría un sujeto de ponerse 
en el lugar de otro (por ejemplo, para compartir o aliviar su 
sufrimiento). Más bien, denomina substitución a la llamada del 
otro que me habrá ya siempre puesto íntimamente en cuestión 
en mi quietud de ser, suspendido. Esta llamada, ante la cual 
estoy absolutamente expuesto, me habrá ya siempre fisurado 
o desgarrado en lo más íntimo, como una astilla bajo la piel: 
la exterioridad más radical es entonces más interior que toda 
interioridad, un toque de locura o una obsesión en el corazón 
del Mismo, un trauma que inaugura al Sí mismo como mala 
conciencia (para-el-otro). De la substitución al enclave, del perro 
al lobo. Sin embargo, en las numerosas páginas que Derrida 
dedica al concepto levinasiano de substitución en el seminario 
sobre la hospitalidad, curiosamente no subraya esta enigmática 
proximidad –al menos formal– entre lo que él mismo denomina 
enclave –que remite a la cripta y, asintóticamente, a la fosa– y 
lo que Levinas denomina substitución9.

El punto de vista adoptado –desde donde se conducen la 
descripción y la reflexión, tanto en Derrida como en Levinas– 
es ya siempre el del «Sí mismo», pero también (de manera 

8	 Véase el cuarto capítulo de De otro modo que ser o más allá de la esencia, 
titulado «La substitución». 1987. Traducción de Antonio Pintor Ramos. 
Salamanca: Sígueme. 163 y siguientes.

9	 Habría que –aunque esto implicaría otro trabajo– estar atentos a la manera 
en que, al interior de la elaboración derridiana, se entrelazan dos hilos 
profundamente heterogéneos: por un lado, aquel que despliega la secuen-
cia levinasiana de la substitución y la exposición a lo Absolutamente Otro; 
y, por otro, aquel que, informado por la lectura de numerosos textos de 
la tradición psicoanalítica, construye el esquema del «duelo originario». 
Estos dos hilos dan lugar a los fantasmas y se exponen, por así decirlo, al 
riesgo de la melancolía, pero lo hacen de manera muy distinta.



26 | François-David Sebbah

irreductible, pero no únicamente) el del egoísmo «legítimo». 
Es lo más aterrador, aunque no solo lo más aterrador, pues ese 
«en casa» se vuelve ya enclave, más acá de lo legítimo y de lo 
ilegítimo: solo soy yo en el subterráneo de mi «casa», en su dulce 
calor. Esto es lo que impone negociar (con) lo incondicional (y 
que exigiría la borradura sacrificial del Sí mismo, la santidad). 
Por eso, Derrida también escribió que «la autoinmunidad no es 
un mal absoluto» (Derrida 2005, 182). No es un mal absoluto 
si amenaza siempre con volverse enclave-cripta-fosa común 
(es decir, el mal absoluto) –riesgo estructural que la compro-
mete efectiva e ineluctablemente con el mal– y, sin embargo, 
es precisamente ese mal lo que estructura el «en casa» como 
tal, un «en casa» que, por lo demás, es lo único que permite 
la apertura, o más bien la exposición al otro, su venida.

Visto así, tres alternativas son posibles: enclavado en el otro 
amenazante, enclave en el otro amenazado, amenazado por 
el otro enclavado. Los tres como un torbellino indefinido y 
mortífero. 

¿Qué tipo de ritmo o de movimiento podría romper el círculo 
de ese torbellino mortífero? El de la locura de lo incondicional: 
remitiéndose, por tanto, a la otra rama de la antinomia de la 
hospitalidad. El gesto levinasiano proporciona ejemplarmente 
su forma10: es el único que convierte el enclave en substitución; 

10	 Precisemos que el diálogo con el pensamiento de Levinas está presente 
desde el inicio hasta el final del seminario; de hecho, el volumen 2 consiste 
en gran parte en una meditación sobre la noción de «substitución» en el 
sentido de Levinas (en una lectura cruzada con textos de Louis Massignon 
que abordan esta misma noción). Antes incluso de abordar directamente 
la cuestión de la «substitución» (noción central de De otro modo que ser o 
más allá de la esencia), Derrida comienza el segundo año de su seminario 
señalando que Totalidad e infinito «sigue siendo un inmenso tratado de la 



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 27

o finalmente, el único que intenta hacerlo verdaderamente, por 
así decirlo, con todas sus fuerzas.

Y, sin embargo, hay que negociar con lo incondicional como 
tal para preservar el «en casa» legítimo, y que corre inevita-
blemente el riesgo de volverse en enclave (Derrida no deja 
de subrayarlo). Si hay que perfeccionar indefinidamente la 
hospitalidad, y así frenar, e incluso neutralizar, el torbellino 
perverso de la autoinmunidad desbocada en una lógica de lo 
peor, con el fin de substituirla por una hospitalidad practicable 
(aunque, ciertamente, ineluctablemente marcada por la condi-
cionalidad), es un movimiento pendular del que no se puede 
pretender escapar: aquel que conduce desde una rama de la 
antinomia de la hospitalidad hacia la otra. Esto quiere decir 
que la posibilidad del mal absoluto (de la fosa) es estructural; 
no puede ser eliminada de una vez por todas –de ahí la lucidez 
pesimista que tiñe inevitablemente el pensamiento derridiano 
(como también el pensamiento levinasiano11). Pero también 
quiere decir que la experiencia de la «substitución», en el sen-
tido de Levinas, es también estructuralmente constitutiva de 
la «existencia humana»; que incluso en las horas más oscuras 
puede mantenerse la esperanza (lo que remite, tanto en Levinas 
como en Derrida –aunque de modos distintos– a la figura del 
mesías): de la ética, si la hay (diría Derrida).

hospitalidad» (Derrida 2022, 25), o incluso que, según Levinas, la hospita-
lidad no es una región de la ética, sino «la ética misma» (35).

11	 No olvidemos la «dura realidad» (¡suena como un pleonasmo!) que figura 
en las primeras líneas del prefacio de Levinas a Totalidad e infinito (2002, 
47-56).



28 | François-David Sebbah

Stiegler y Derrida

En Qu’appelle-t-on panser?12, Stiegler «retoma» la problemá-
tica derridiana de la hospitalidad. Para contextualizar esta 
«repetición», recordemos la intuición central desarrollada 
por Stiegler: todo su esfuerzo, prolongando a Derrida en 
una fidelidad infiel, ha consistido en designar las prótesis 
técnicas como absolutamente –«radicalmente»– constitutivas 
e intrínsecamente ambivalentes. Radicalmente constitutivas 
de la individuación tanto individual como colectiva, y cons-
titutivas también de la relación misma entre lo individual 
y lo colectivo (lo que denomina «prótesis», «organología», 
«farmacología» y después «exosomatización negantropológi-
ca»13). ¿Cómo aborda Stiegler la cuestión del «en casa» y de la 

12	 Panser [curar] y penser [pensar] se coimplican entonces como pa/enser. Los 
análisis que siguen se apoyan en el quinto capítulo del segundo tomo, ti-
tulado «La interrupción del trabajo noético y la puerta de la “casa”» (259), 
y más particularmente en la página 291 y siguientes, que se centran en el 
pensamiento derridiano del «en casa» y de la hospitalidad.

13	 En el primer tomo de La técnica y el tiempo (1. El pecado de Epimeteo. 
2022. Traducción de Beatriz Morales Bastos. Madrid: Hiru), Stiegler fun-
damenta la idea de que el Dasein está ya siempre constituido por un «ya 
ahí» protésico que, precisamente, le da un porvenir (este gesto de pensa-
miento se extiende desde el Heidegger de Ser y tiempo hasta el Derrida 
de la «archiescritura»). En textos más tardíos, reformula el pensamiento 
de la prótesis en un pensamiento sobre la organología (inspirándose en 
gran medida en Canguilhem y, en cierta medida, en Leroi-Gourhan), que 
tiende a debilitar la frontera entre los órganos corporales, las herramientas 
artificiales y los dispositivos sociales. Estos tres órdenes «convergen» con-
juntamente en el «siempre ya» de una relación de coindividuación (cf. De 
la misère symbolique. 2. La catastrophe du sensible. 2005. París: Galilée). 
Cabe señalar que este nuevo gesto de pensamiento preserva, por supuesto, 
el carácter constitutivo de la técnica, en adelante descrita en los términos 
de la organología. En sus textos más recientes (cf. ¿Qu’appelle-t-on pan-
ser?), Stiegler radicaliza este movimiento describiendo el régimen técnico 
como el «siempre ya» de una «exosomatización» (cf. Lotka, de quien toma 
prestado el término): es decir, una producción de objetos inorgánicos ex-
teriores al cuerpo y, sin embargo, análogos a los órganos endosomáticos. 



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 29

hospitalidad tal como Derrida la formula? De nuevo, porque 
ambos ya habían discutido sobre la hospitalidad en Ecografías 
de la televisión. Stiegler retoma la cuestión de la hospitalidad 
a partir de la urgencia de la situación presente: por ejemplo, 
los «chalecos amarillos», que ven destruida su localidad y se 
rebelan; por ejemplo, los desplazados climáticos que pierden 
su «en casa». De ahí su preocupación por la legitimidad de 
este sentimiento de revuelta y su inquietud frente a ciertos 
efectos posibles como el populismo o la búsqueda de chivos 
expiatorios (el resentimiento identitario), que no dejan de 
atormentar a Stiegler.

Lo que Stiegler parece constatar –con y gracias a Derrida– es 
que no hay un Sí mismo sin un «en casa»; que esta es una de 
las implicaciones decisivas de lo que significa habitar (pero 
no la única).

Habitar supone siempre un lugar, una localización, una localidad 
en el espacio: la individuación es espacializante-localizante, y 
lo es ante todo en sentido literal (para serlo en todos los otros 
sentidos que se quiera: individuación de un psiquismo, de un 
Estado, de una nación que implica una memoria compartida, 
etc.; siempre se trata, antes que todo, de una cuestión de «loca-
lización»). Y la «exosomatización», o simplemente la prótesis, 

La exosomatización es calificada como «negantropológica» cuando se opo-
ne a la impronta destructiva del ser humano técnicamente constituido 
sobre el planeta Tierra. Desde este punto de vista, cabe recordar que los 
dispositivos técnicos –cualquiera sea el momento de la elaboración stie-
gleriana– son considerados como pertenecientes al pharmakon, en cuanto 
tal, irreductiblemente ambivalente (puede destruir o curar, salvar). La pro-
blemática farmacológica se manifiesta verdaderamente en el trabajo stie-
gleriano a comienzos de los años 2000 (cf. Prendre soin de la jeunesse et des 
générations. 2008. París: Flammarion).



30 | François-David Sebbah

es siempre ya –de manera ejemplar– aquello que localiza. 
Inicialmente, la casa, o incluso antes de la casa, la habilitación 
del refugio: Stiegler recuerda que el llamado «sin domicilio 
fijo» (en realidad, sin domicilio alguno) sufre… por no poder 
acoger, razón por la cual habilita de antemano la zona donde 
habita tanto –y quizá más– para acoger que para protegerse 
(la llamada «Jungla de Calais» da testimonio de ello). Pero la 
«exosomatización», o la prótesis, es también lo que disloca 
la localización: pensemos, por ejemplo, en la defección del 
lugar en la producción industrial (vemos los mismos «centros 
urbanos» en todo el mundo) o en la globalización (más que la 
mundialización), en las redes físicas y virtuales, así como en las 
reacciones tóxicas que suscita (las «burbujas identitarias» en 
las redes sociales). El credo stiegleriano no es refutado jamás: 
se trata de denunciar (y de curar) esas patologías que nos 
destruyen y nos hacen sufrir, pero no de denunciar la técnica 
como tal, puesto que no somos sino «técnicos», no estamos 
más que técnicamente construidos –la salvación, si la hay, 
vendrá también por ahí, desde ese «no-nosotros» (la prótesis) 
en «nosotros», como «nosotros».

Lo extraño –al menos lo que habría que reflexionar– es que 
Stiegler «retome» exactamente la problemática del «en casa» 
tal como la formula Derrida, pero como «en otro tiempo», 
es decir, cuando dialogaba con él. Parece validarla, por así 
decirlo, designarla como la descripción correcta, como aquella 
que es exacta e irreductible, la que entrega los términos y la 
problemática del «ellos»/«nosotros». Sin embargo, toma un 
camino totalmente diferente, adopta un ritmo completamente 
distinto para «encontrar una salida», para «evitar» el riesgo de 
que la negatividad del enclave (la enfermedad autoinmune, 
la destrucción de sí y del otro) predomine, para «evitar» el 



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 31

riesgo de que el pharmakon (la ambivalencia irreductible del 
«en casa», que a la vez preserva y mata de antemano) se incline 
hacia el lado mortífero.

A decir verdad, este camino completamente diferente siempre 
estuvo presente en el corazón mismo de su elaboración; siempre 
constituyó una distancia, su mayor distancia con respecto a 
Derrida. Una distancia que aquí se anuncia bajo los nombres 
de Deleuze y Guattari (Stiegler 2022, 293) y que remite, más 
profundamente aún, a Simondon. Para aproximarnos rápida-
mente a ello, digámoslo así: en última instancia, a pesar de 
todo, quizá Stiegler no piensa (¿o no solamente?, ¿o no ante 
todo?) en los términos de la ipseidad y de la alteridad lega-
dos por Derrida –quien también le legó la descripción de la 
forma de sus relaciones–, sino más bien en los términos de la 
individuación psíquica y colectiva (Simondon 2015)14. ¡Y eso 
lo cambia todo! De entrada, la axiomática de la problemática 
se articula de una manera completamente distinta. 

También hay, si se quiere, un gesto deconstructivo en Simondon 
(aunque los simondonianos serían sin duda reticentes ante tal 
formulación). Simondon «deconstruye» el hilemorfismo y los 
binarismos en general. Pero la manera derridiana de deconstruir 
no borra (incluso si no busca reconducir lo deconstruido); no 
tiene la ilusión de «liberarse» de aquello que deconstruye o al 
menos rechaza el gesto de una liberación integral como un gesto 
ilusorio. La manera simondoniana de deconstruir, en cambio, 
produce tal liberación: en cierto sentido, todo individuo es 

14	 Se trata de la tesis doctoral de Simondon defendida en 1958, y publicada 
unificadamente bajo ese mismo título (L’individuation à la lumière des no-
tions de forme et d’information. 2005. Grenoble: Éditions Jérôme Millon). 



32 | François-David Sebbah

provisorio, una estabilización precaria dentro de un devenir de 
individuación, sobre un fondo de metaestabilidad, y siempre 
está en relación con un fondo como carga preindividual que 
permite a la vez compartir dentro de un colectivo (por con-
tacto continuo con, extraída de la napa de, lo preindividual) y 
compartir con los objetos técnicos, que también se individúan 
según el mismo proceso o procedimiento; los objetos técnicos 
con los que, entonces, ya siempre «compartimos». Por eso, 
Simondon rechaza la problemática de la alteridad del robot, 
esa idea de que el robot sería «totalmente otro» con respecto 
al ser humano, que lo enfrentaría y lo amenazaría (pues ese 
temor a lo radicalmente extraño presupone, por lo demás, 
que «nosotros» proyectamos una suerte de antropomorfismo 
mediante el cual le atribuimos al robot intenciones (¡malas!) 
que en verdad son nuestras). Para Simondon, las «máquinas» 
en general no pertenecen jamás al ámbito de lo totalmente 
otro: nos coindividuamos conjuntamente, humanos y objetos 
técnicos, nos diferenciamos (por «reinos», «especies» e «indi-
viduos»), nos individuamos cada uno y de manera colectiva, 
siempre ya, a partir de lo compartido –es decir, a partir de lo 
no compartido (la indiferenciación de lo preindividual)– y en 
el contacto permanentemente sostenido con ello. 

El pensamiento de Simondon es un pensamiento del proceso, 
del devenir, de la individuación, de lo preindividual siempre 
mantenido (no como peligro de disolución en lo indeterminado, 
sino como potencialidad), a través del cual las individuaciones 
de los colectivos y de los individuos humanos se coproducen 
siempre ya con y por las individuaciones técnicas. Desde este 
punto de vista, la articulación de lo humano con el orden de 
los dispositivos técnicos no puede representar una dificultad 
teórica ni práctica y, más generalmente, la relación con el otro 



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 33

(tanto humano como no humano) nunca se plantea como un 
problema y aún menos como una aporía (según la fórmula 
bergsoniana, no puede tratarse más que de un falso problema). 
No hay un verdadero encuentro con el otro ni tampoco un 
trauma del otro, sea cual sea (humano, no humano…): venimos 
ya siempre juntos, compartimos…

Derrida, en cambio, deconstruye manteniendo –siempre– la 
dualidad al interior de la contaminación deconstructiva: no 
para borrar la frontera entre el «en casa» y el afuera, entre 
ipseidad y alteridad (incluso si estoy destinado a lo totalmente 
otro e incluso si aquello está «en» mí, ¡precisamente para que 
esto mismo pueda «tener lugar»!). La contaminación no es 
borradura. Derrida piensa desde el par ipseidad/alteridad 
–por ejemplo, la hospitalidad incondicional y el torbellino 
«infernal» del enclave–, y no desde la individuación y el devenir. 
Definitivamente, Derrida y Simondon no piensan en la misma 
deconstrucción. Stiegler, por supuesto, piensa al menos tanto 
desde la fuente derridiana como desde la fuente simondo-
niana: piensa desde la irreductibilidad del «en casa»; piensa 
la prótesis técnica en la medida en que contamina siempre 
ya lo «propio», etc. Pero este camino, el camino derridiano, 
el camino aporético por excelencia, el camino de la aporía, 
¿permite «encontrar una salida»? ¿Acaso no implica más bien 
habitar en la aporía?

Y quizá para Siegler esto no es «soportable», o al menos no es 
lo conveniente, en el momento en que denomina la «urgencia 
antropocénica» (ese momento que es el nuestro hoy, ese mo-
mento en que es necesario pensar más fuertemente que nunca 
en el actual «antropoceno»). Que la aporía no sea puramente 
negativa, que sea fecunda –según el camino derridiano– parece 



34 | François-David Sebbah

insuficiente para un Stiegler que, en ciertos aspectos, está en 
búsqueda de un camino de salida, de una «solución».

Pero ¿son estos dos hilos (y que llamaremos, por facilidad, el 
hilo derridiano y el hilo simondoniano) compatibles? ¿No hay 
acaso un punto de tensión, quizá contradictorio, en el texto 
de Stiegler? ¿Se sigue pensando la irreductibilidad del «en 
casa», la ambivalencia irreductible de la localidad, la antinomia 
misma de la hospitalidad –la hospitalidad misma– «dentro» de 
la segunda línea, la línea simondoniana? ¿Permite esta última 
salir, evitar el riesgo de toxicidad, o al menos impedir que 
ese riesgo (la relación con el objeto técnico, la relación con el 
otro humano) derive hacia lo tóxico, que lo tóxico predomine 
inevitablemente? ¿O bien pierde aquello que está en juego en el 
momento preciso en que conjura ese riesgo, y no logra con-
jurarlo sino a costa de esa pérdida (¡aunque, por supuesto, el 
texto de Stiegler se defienda de ello!)? ¿Se puede traducir lo 
que Derrida designa –la irreductibilidad de la antinomia de la 
hospitalidad e incluso la ambivalencia del vínculo inseparable 
entre la substitución levinasiana y el enclave en el corazón de 
la ipseidad, del Sí mismo– a la lengua de Simondon (o a la 
lengua de Deleuze), es decir, a las lenguas teóricas del devenir y 
de la individuación que suponen mantener un vínculo con un 
fondo de indiferenciación compartido y anónimo? ¿Es posible 
hacerlo sin perder ese nudo sangrante de la aporía? ¿Y perderlo 
sería acaso despertar por fin de una larga pesadilla15 (poblada 
de enclaves y de fosas comunes, cuya posibilidad sigue siendo 

15	 ¡¿Entonces todo esto no habría sido más que un falso problema debido 
a una mala formulación, a una axiomática de pensamiento errónea que 
tendríamos que abandonar y borrar rápidamente (a saber, la formulación 
derridiana, que deconstruyendo la ipseidad, no deja de hacer de esta últi-
ma el comienzo y el fin, lo irreductible, de lo que debe pensarse ahí)?!



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad… | 35

irreductible a pesar de la experiencia, también atestada, de la 
exposición incondicional al «no matarás», que, por lo demás, 
también puede causar espanto)? ¿O… sería lanzarse de cabeza 
a una gran ilusión?

Como se puede ver, son varias las preguntas que dejamos en 
suspenso. ¿No parece acaso que la vía propuesta por Stiegler 
intenta articular dos decisiones seminales que, en ciertos as-
pectos, son contradictorias entre sí? ¿No pone así en peligro 
su propia coherencia teórica? Sobre todo, si hemos de juzgar 
–como sugieren los análisis aquí desarrollados– que estas dos 
opciones –la vía teórica y la vía descriptiva– se excluyen mutua-
mente y que cada una denuncia implícitamente la insuficiencia 
e incluso el carácter extraviado de la otra, ¿podremos alguna 
vez disponer de argumentos (ya sean teóricos o descriptivos) 
que permitan dar cuenta de una posible superación de esta 
oposición aparentemente irreductible, o bien que inviten a 
decidirse por una en lugar de la otra de un modo que resulte 
convincente a cualquier lector razonable y de buena fe?

Digámoslo de otro modo: puesto que la frecuentación de 
textos filosóficos, puesto que el ejercicio de inscribirse en su 
disciplina, invitan en última instancia a tener la lucidez y la 
modestia de reconocer que, en la medida en que tales posiciones 
son consistentes, es decir, portadoras cada una de un poder 
singular de esclarecimiento, no se puede pretender elegir de 
manera universalmente restrictiva una decisión seminal por 
sobre otra. Entonces, no nos queda más que proseguir el diá-
logo con todas ellas (aquí, Derrida, y tras él Levinas; Stiegler, 
y tras él Simondon), para intentar ver un poco mejor la «cosa 
misma» (aquí, el «en casa», la hospitalidad…) y, en ese mismo 
gesto, ayudar a vivir (quizá). 



36 | François-David Sebbah

Bibliografía

Derrida, Jacques. 2005. Canallas. Dos ensayos sobre la razón. 
Trotta: Madrid.

           2021. Hospitalité, vol. 1, Séminaire (1995-1996). 
París: Seuil.

           2022. Hospitalité, vol. 2, Séminaire (1996-1997). 
París: Seuil.

Levinas, Emmanuel. 1987. De otro modo que ser o más allá de 
la esencia. Salamanca: Sígueme.

           2002. Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exte-
rioridad. Salamanca: Sígueme.

Rogozinski, Jacob. 2005. Faire part. Cryptes de Derrida. París: 
Éditions Lignes & Manifestes.

Simondon, Gilbert. 2015. La individuación a la luz de las 
nociones de forma y de información. Cactus: Buenos Aires.

Stiegler, Bernard. 2002. La técnica y el tiempo. 1. El pecado de 
Epimeteo. Madrid: Hiru

           De la misère symbolique. 2. La catastrophe du 
sensible. París: Galilée.

           2008. Prendre soin de la jeunesse et des générations. 
París: Flammarion.

           2018. Qu’appelle-t-on panser? Au-delà de l’entro-
pocène. 1. L’immense régression. París: Les liens que libèrent.

           2020. Qu’appelle-t-on panser? Sortir de l’«En-
tropocène». 2. La leçon de Greta Thunberg. París: Les liens 
que libèrent.


