«En casa»: apuntes sobre la
hospitalidad en Derrida
y Stiegler

Frangois-David Sebbah

Traduccién de Juan José Alvarez Rubio

Jacques Derrida ha deconstruido ejemplarmente los binaris-
mos oposicionales gracias a la paciente puesta en obra de un

pensamiento que «no afirma ni opone». Sin embargo, como

Texto publicado en «Nous». Perspectives Phénoménologiques en Dialogue,
Lucia Argelino y Laurent Perraud (dir.). 2024. Paris: Le Cercle Herméneu-
tique. 159-173. Agradecemos a Philipe Cabestan y Georges Charbonneau
por autorizar su publicacién en el presente nimero de la revista Pensa-
miento Politico.

§  Doctor en Filosofia por la Universidad Paris 1 Panthéon-Sorbonne. Pro-
fesor habilitado de Filosofia en la Université Paris Nanterre. Director ad-
junto del Institut de Recherches Philosophiques (IRePh) de la Université
Paris-Nanterre. Autor de Lépreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et
la phénoménologie (PUFE, 2001), Levinas, ambiguités de laltérité (Les Be-
lles Lettres, 2000), Levinas et le contemporain. Les préoccupations de Iheure
(Les Solitaires Intempestifs, 2009), Quest-ce que la technoscience? Une thése
épistémologique ou la fille du diable? (Encre Marine, 2010), Faire face, faire
visage. Amiens Hopital Nord, dix ans aprés la premiére greffe (Encre Mari-
ne, 2018), L’Ethz'que du survivant. Levinas, une philosophie de la débacle
(Presses Universitaires de Paris Nanterre, 2018), Survies. Quelque tentatives
(Editions d’Ecarts, 2021) y Ses vies d’Afrique (Manucius, 2025).



16 | Francois-David Sebbah

es sabido, la deconstruccién no borra las oposiciones. En
ciertos aspectos, el pensamiento derridiano no deconstruye

las oposiciones mas que complicindolas atin mds.

Respecto de la oposicién «nosotros»/«ellos», puede considerarse
que Derrida la aborda cuando piensa la hospitalidad. Cabe
destacar que no deja nunca de presentar esta oposicién como
«primaria», vale decir, situada mds acd tanto del «sujeto» como
del «<nosotros», de la ipseidad (la forma misma del Si mismo).
La deconstruccién de la ipseidad mantiene un cardcter irre-
ductible: segtin Derrida, solo se comprende la hospitalidad
desde una cierta «originariedad» de la ipseidad y sin que ello
implique nunca su anulacién. Por tanto, en ningdn caso se
trata, para él, de designar como intrinsecamente malo el «en
casa» [chez soi] y sus fronteras ni de llamar a su disolucién.
Tampoco se trataria de pensar ese «en casa» de otro modo que

no sea desde la nocién de ipseidad.

Nos ha parecido que los desafios implicados en la problemdtica
formulacién «nosotros»/«ellos» adquieren una especial relevancia
si se considera la «repeticién» que desarrolla Bernard Stiegler,

asi como los desplazamientos que realiza.

Por tanto, estos breves apuntes tendrdn el objeto —extrema-
damente acotado— de presentar una formulacién derridiana
de la problemitica «nosotros»/«ellos» a partir de la antinomia
de la hospitalidad, tal como Jacques Derrida la formul6 entre
1995y 1997, para posteriormente examinar la «repeticién» de

dicho planteamiento por parte de Stiegler entre 2018 y 2020°.

2

Entre 1995 y 1997, Jacques Derrida imparti6é un seminario en la EHESS
sobre la hospitalidad, publicado recientemente con el titulo Hospitalité,
vol. 1, Séminaire (1995-1996) (Seuil, 2021) y Hospitalité, vol. 2, Séminaire



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 17

La antinomia de la hospitalidad

Comencemos, entonces, esbozando de manera extremada-
mente esquemdtica lo que el propio Derrida denomina la
«estructura formal» de la antinomia de la hospitalidad. Esta

tiene la siguiente forma:

1) La hospitalidad no existe concretamente sino en la medida
en que es cada vez limitada, imperfecta —condicional e incon-
dicionada-y, por tanto, necesariamente excluyente. Esto por

varias razones conexas:

—porque «no se puede acoger toda la miseria del mundo»’:
es necesario preservar un «en casa» precisamente para poder
abrir la puerta. Esta idea puede reformularse, con Derrida,
seguin otro registro tedrico. Hay una legitimidad irreductible
(anterior incluso a la distincién entre lo legitimo y lo ilegitimo,
en el hecho mismo de la existencia) en la preservacién del Si
mismo por el Si mismo (en la cual se inaugura como tal), que
la dimensién propiamente biolégica de la existencia ilustra

como defensa inmunitaria de la clausura circular del Si mismo

(1996-1997) (Seuil, 2022). Como era habitual, Derrida extrajo de este
seminario varios textos que publicé de manera concomitante en distintos
contextos. Véase en particular Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida
d répondre de Uhospitalité (Calmann-Lévy, 1997) que retoma la cuarta y
quinta sesién de este seminario [N. del T.: una versién en espafiol fue
publicada bajo el titulo La hospitalidad. 2000. Traduccién de Mirta Se-
goviano. Buenos Aires: Ediciones de La Flor]. Por su parte, los tltimos
dos libros publicados hasta la fecha por Bernard Stiegler son Quuappelle-
t-on panser? Au-deli de 'entropocéne. 1. Limmense régression (Les liens que
libérent, 2018) y Quappelle-t-on panser? Sortir de I'<Entropocéne». 2. La
lecon de Greta Thunberg (Les liens que liberent, 2020).

Se recordard esta «pequefia frase» de Michel Rocard a propésito de Fran-
cia. Sin embargo, él explicé también que Francia debia acoger toda la parte
que le corresponde de la miseria del mundo.



18 | Francois-David Sebbah

en su finitud, lo cual implica seleccionar, filtrar todo elemento
exterior. Pero este cardcter condicional de la hospitalidad no
puede anular, en su finitud, cualquier frontera filtrante para
abrirse absolutamente y sin condicién alguna a la alteridad sin
autodestruirse (aunque esta condicidn, que se impone ante todo
desde el punto de vista del Si mismo que se expone, tiene un
valor igualmente absoluto desde el punto de vista del extranjero
acogido). En efecto, los derechos, cualesquiera que sean, solo
son efectivos si se inscriben y se circunscriben en su propia
condicionalidad: no hay derecho infinito al infinito. Asi, los
llamamientos a una apertura incondicional, al no sugerir nada
delimitado (y, por tanto, limitado), corren siempre el riesgo de
desaparecer en las palabras sin efecto ni efectividad del alma
bella. En resumen, podria decirse que no hay hospitalidad

sino a condicién de la condicionalidad misma.

2) La hospitalidad no tiene absolutamente ningtin limite, es
incondicional. La idea misma de hospitalidad, considerada
en su punto mds exigente —;y no pierde acaso toda consis-
tencia y coherencia si no se la refiere a este punto?— implica
la incondicionalidad. Derrida despliega aqui una secuencia
de un gran rigor l6gico: si acoger verdaderamente consiste en
acoger al otro como otro, en la medida en que no pertenece
en nada al estar «en mi casa», entonces no debo condicionar
esa acogida a nada, a ninguna condicién previa. No hacerlo
serfa haberlo ya subordinado de antemano a mi mismo: solo
acojo verdaderamente cuando no pongo ninguna condicién a
lo que el otro es, 0 a quién es, e incluso, quizd, a lo que haya
podido hacer. Desde este punto de vista, la hospitalidad es
incondicional o no es. Y el hilo que Derrida desarrolla aqui
le debe mucho al pensamiento de Emmanuel Levinas: el

cardcter propiamente infinito de la llamada del Otro (el «no



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 19

me mates» prolongado en un «ayidame a vivir) no puede
—por definicién— admitir ninguna limitacién, no puede estar
sometido a ninguna condicién. Mi respuesta implica que me
exponga sin limites y sin condiciones: en la medida en que
limito, o condiciono (y eso es precisamente lo que hago),
o subordino esa respuesta infinita a la consideracién de mi
ipseidad primordial (a la autopreservacion del conatus en la
que, no obstante, consisto irreductiblemente, al menos en un
cierto sentido), transgredo el mandato mismo, lo traiciono.
Desde esta perspectiva, la hospitalidad implica necesariamente
que me exponga sin limites a la alteridad del Otro, ella misma
infinita e incondicional (pues ni siquiera debo concederme el
poder de identificar al Otro). La hospitalidad —en la medida
en que la incondicionalidad parece estar intrinsecamente
contenida en su idea— implica, por tanto, la ausencia de toda
consideracién del Si mismo para consigo: es, al menos tangen-
cialmente, sacrificial. Pero, segin la «l6gica» levinasiana, esta
«visitacién» del Otro —potencialmente destructora del Si mismo
en su autopreservacion, en su autoinmunidad primordial— es
también la locura que inaugura el sentido, la «significancia»
propiamente ética de la existencia, para un Si mismo que es

performado en acusativo desde la interpelacién del Otro.

Como puede verse, esta antinomia que mantiene unidas la
hospitalidad condicional y la hospitalidad incondicional es,
desde la perspectiva derridiana, insuperable, no dialectizable.
Tampoco puede, con el Kant de la Crizica de la razén pura,
pretender encontrar una salida cambiando de punto de vista
(como sucede en Kant, donde cada rama de las antinomias
de la razén resulta vdlida segtin se adopte el punto de vista de
los fenémenos o el de la cosa en si). Ahora bien, el esfuerzo

de Derrida consiste en mostrar que esta antinomia, intrinse-



20 | Francois-David Sebbah

camente aporética, es sin embargo fecunda, que puede, en la
préctica, ayudarnos a corregir constantemente las leyes condi-
cionales de la hospitalidad en el sentido de su perfectibilidad,
gracias a la exposicién a la ley incondicional de la hospitalidad
(aunque las leyes condicionales no dejardn de pervertir a la

ley incondicional).

Si bien el seminario de Derrida expone con fuerza esta anti-
nomia, si bien la «formaliza», no deja, al mismo tiempo, de
enriquecerla, o mds bien de «complicarla», haciéndola variar a
través de numerosas lecturas de textos filoséficos y literarios, a
través de la consideracién de diversos contextos culturales, asi
como también al «responder» a la urgencia de las situaciones del
momento presente, de «su» presente. Derrida piensa siempre,
de manera simultdnea, desde la situacién presente y desde los

textos ensamblados unos con otros en cuanto deconstruidos.

Dentro de esta proliferante riqueza, retengamos aqui un solo
motivo (que no era accesible en las pdginas del seminario que
fueron separadas y publicadas de manera independiente antes de
la reciente publicacion péstuma del seminario). Detengdmonos
brevemente en el motivo del enclave’, que Derrida reflexiona a
partir de la imbricacién de ciertas comunidades —espacialmente
situadas— en la ex-Yugoslavia. A//d, en la Yugoslavia dividida,
la guerra civil causa estragos en el mismo momento en que

imparte su seminario (a mediados de los afos noventa).

El enclave, conviene subrayarlo, es también reflexionado en e/
mismo movimiento desde otro alld: el alld de la infancia argeli-

na, de sus comunidades tanto entrelazadas como enfrentadas.

* Sobre la nocién de enclave, véase Derrida, Hospitalité, vol. 1, 244-256.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 21

Derrida escribe: «La historia de la ciudadania en Argelia, y
por tanto de las fronteras que separan a los ciudadanos de los
no ciudadanos, o a los ciudadanos plenos de los ciudadanos
de segunda categoria (...), la historia de esta ciudadania vy,
por consiguiente, del extranjero, tiene una complejidad, una
movilidad, una complicacién de la que, hasta donde llega mi
conocimiento, no hay otro ejemplo en el mundo a lo largo de
la historia de la humanidad» (Derrida 2021, 168).

Derrida piensa siempre, al mismo tiempo, desde la situacién
presente, en textos deconstruidos y entretejidos, y, por asi de-
cirlo, consigo mismo. Pensemos, por supuesto, en Cz'rconﬁsio’n,
pero también en £/ monolingiiismo del otro, un texto publicado
casi contempordneamente con la realizacién del seminario

sobre la hospitalidad.

En el fondo, el enclave es, si no el infierno, al menos lo «ate-
rrador» por excelencia, el terror mismo (Derrida 2021, 252).
El enclave del otro en uno mismo, de uno mismo en el otro.
El otro —por ejemplo, aquel que habita la misma ciudad
que uno— es considerado como una astilla envenenada que
es necesario extraer, aniquilar. Es un adentro en el adentro,
estd mds adentro que todo adentro, es un afuera radical en
el corazén mismo del adentro, que amenaza la integridad
del adentro desde su propia intimidad. En los pliegues de la
invaginacion, adentro y afuera intercambian naturaleza, rol
y funcién, y se amenazan mutuamente, uno siendo siempre
el «afuera adentro» del otro. En el andlisis derridiano —mds
alld de las situaciones histdricas en las que efectivamente unos
son masacrados por otros (y no al revés, al menos en tal o cual

situacién, en tal o cual momento determinado)— la «puesta



22 | Francois-David Sebbah

en abismo»’ parece estructural e indefinida: yo soy habitado
por un otro que me contamina y me corrompe, asi como yo
soy el otro que amenaza y corrompe a un otro —es decir, a un
Si mismo— e indefinidamente, en un terrible ensamblaje de
«mufecas rusas» (al menos asi es como «nosotros» nos vivimos
reciprocamente; y, aqui, la experiencia equivale a la experiencia

misma de lo «real»).

De esta manera, Derrida describe la pluralidad unificada de
las légicas del odio de si, del odio al otro, y de su raiz comtn,
que producen un enclave que parece ser su producto o sintoma
mis ejemplar. En el nivel mds general, estd en juego la lgica
(la alégica, escribe también, porque se trata de una légica de
lo peor y de la destruccién) de la autoinmunidad: un cuerpo
se vuelve contra cualquiera de sus componentes que identi-
fica como extrafio y amenazante; en una carrera loca hacia
lo indemne o hacia la pureza, termina asintéticamente por
autodestruirse (en todos los casos, se experimenta un verdadero

«odio de si» al rechazar algo de si mismo como si fuera otro).

Esta l6gica es determinante de otra, que podria calificarse como
la maximizacién hostil de la pequena diferencia. Si el otro es
siempre amenazante en la medida en que, paraddjicamente,
es el proximo, el demasiado préximo —hasta el punto que
ya siempre se habrd inmiscuido en el corazén del Si mismo
(de lo Mismo)—, entonces se trata, para el Si mismo, de (re-)
marcar la o su diferencia para poder identificarla, rechazarla

y expulsarla. Derrida observa de paso hasta qué punto, en los

Sin embargo, Derrida precisa que la expresion «puesta en abismo» no re-
sulta del todo exacta, pues el movimiento abismal no promete la repeti-
cién estrictamente idéntica de los enclaves: hay tantas maneras diferentes
de enclavar...



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 23

procesos de enclavamiento, la diferencia —siempre identificada
como hostil, amenazante— habrd sido, por asi decirlo, «arzifi-
cialmente» producida dentro de las poblaciones que compar-
tian «inicialmente» mds semejanzas que desemejanzas, y ello
mediante la absolutizacién de diferencias (religiosas, étnicas,

etc.) que eran en su origen sumamente relativas.

Es importante subrayar que, para dar cuenta de la estructura
del enclave, Derrida articula —segtin un gesto de pensamiento
que mereceria ser analizado cuidadosamente y que aqui me
limito a mencionar—la l6gica de la autoinmunidad con algo asi
como una légica del duelo originario: un duelo que no ocurre
de manera contingente en la relacién con el otro al momento
de la pérdida concreta, de la muerte, de seres préximos, sino
que constituye «originariamente», en ciertos aspectos, la
relacién con el otro y, por tanto, al otro como tal. No voy a
seguir aqui este hilo —no obstante, decisivo— de esta idea en
toda su extensién y complicacién. Me limitaré a mencionar
la manera en que Derrida reactiva, de forma implicita, la
distincién entre «introyeccién» e «incorporacién» del otro
muerto en el trabajo del duelo, tal como la tematizan Nicolas
Abraham y Maria Torok (y c6mo el propio Derrida la ha re-
flexionado extensamente en otros textos)®. Para decirlo muy
someramente, en la incorporacién, guardo al muerto en mi de
tal manera que me obsesiona y, por asi decirlo, me consume
desde adentro: incapaz de realizar un verdadero trabajo de
duelo en el transcurso del cual yo mismo me transformaria, al

no negar la pérdida, sino al domesticarla (precisamente gracias

Para la localizacién —y el comentario— de los textos de Nicolas Abraham y
Maria Torok, asi como de las paginas que Derrida les dedica, véase Jacob
Rogozinski. 2005. Faire part. Cryptes de Derrida. Paris: Editions Lignes &
Manifestes. 21 y siguientes.



24 | Francois-David Sebbah

al trabajo de la introyeccién), me deslizo hacia una pendiente
melancdlica, absorbido por el muerto que me habita y que
me aparta tanto del mundo como de mi mismo. A partir de
ese momento, el otro, a la vez perdido y demasiado presente,
me amenaza desde el interior y desencadena inevitablemente
mi hostilidad (me «mata», en la medida en que no dejo —o
no logro— acabar con él). En Derrida, la relacién con el otro
parece estar situada bajo el signo de un duelo «originario» y,
por tanto, estructuralmente habitada por el riesgo de una «in-
corporacién» destructiva (destructiva tanto del S{ mismo como
del Otro). Segtin esta légica del duelo originario, la estructura
espacial del enclavamiento —que no es para nada accidental en
la relacién con el otro— parece remitir, como su verdad secreta,
enterrada, enigmdtica, a la cripta: esa tumba subterrdnea, oculta
en lo mds profundo de toda ipseidad (individual, pero también
colectiva, por supuesto). La espacialidad del enclave remite asi
a la temporalidad de la cripta —que adopta tangencialmente
la forma de la fosa més que de la tumba propiamente tal’-y
constituye la ipseidad misma, la relacién misma con el otro, y,

en cierto sentido, al otro mismo.

Quizé lo mds aterrador de todo es que la forma de este proceso

de enclavamiento se asemeja inquietantemente al proceso de

Derrida se ve particularmente impactado por el descubrimiento de fo-
sas comunes en la ex-Yugoslavia, hallazgo que menciona y comenta en
su seminario. Estas terrorificas situaciones expresan el punto de méxima
intensidad —y, por tanto, la verdad— de ese proceso mediante el cual un
«Si mismo» colectivo (étnico, etc.) intenta purificarse del otro, percibi-
do como una amenaza de destruccién alojada en lo mds intimo de si.
Esa obsesién por un otro que me contamina y me consuma desde dentro
desencadena, inevitablemente, la aterradora pulsién de destruccién de ese
otro (que en definitiva no puede distinguirse verdaderamente de la pulsion
de autodestruccién). La fosa comtn es la verdad hiperbélica del enclave
mismo, la estructura constitutiva del «S{ mismo» como tal.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 25

substitucion en Levinas, es decir, a la ética misma (en lo que
respecta a la santidad®). En efecto, Levinas no llama en ningtin
caso substitucion al poder que tendria un sujeto de ponerse
en el lugar de otro (por ejemplo, para compartir o aliviar su
sufrimiento). M4s bien, denomina substitucién a la llamada del
otro que me habrd ya siempre puesto intimamente en cuestién
en mi quietud de ser, suspendido. Esta llamada, ante la cual
estoy absolutamente expuesto, me habrd ya siempre fisurado
o desgarrado en lo mds intimo, como una astilla bajo la piel:
la exterioridad mds radical es entonces mds interior que toda
interioridad, un toque de locura o una obsesién en el corazén
del Mismo, un trauma que inaugura al S{ mismo como mala
conciencia (para-el-otro). De la substitucion al enclave, del perro
al lobo. Sin embargo, en las numerosas pdginas que Derrida
dedica al concepto levinasiano de substitucién en el seminario
sobre la hospitalidad, curiosamente no subraya esta enigmdtica
proximidad —a/ menos formal— entre lo que él mismo denomina
enclave —que remite a la cripta y, asintéticamente, a la fosa—y
lo que Levinas denomina substitucion’.

El punto de vista adoptado —desde donde se conducen la
descripcién y la reflexién, tanto en Derrida como en Levinas—

es ya siempre el del «Si mismo», pero también (de manera

Véase el cuarto capitulo de De otro modo que ser o mds alld de la esencia,
titulado «La substitucién». 1987. Traduccién de Antonio Pintor Ramos.
Salamanca: Sigueme. 163 y siguientes.

Habria que —aunque esto implicarfa otro trabajo— estar atentos a la manera
en que, al interior de la elaboracién derridiana, se entrelazan dos hilos
profundamente heterogéneos: por un lado, aquel que despliega la secuen-
cia levinasiana de la substitucion y la exposicion a lo Absolutamente Otro;
y» por otro, aquel que, informado por la lectura de numerosos textos de
la tradicién psicoanalitica, construye el esquema del «duelo originario».
Estos dos hilos dan lugar a los fantasmas y se exponen, por asi decirlo, al
riesgo de la melancolia, pero lo hacen de manera muy distinta.



26 | Francois-David Sebbah

irreductible, pero no tnicamente) el del egoismo «legitimo.
Es lo més aterrador, aunque no solo lo mds aterrador, pues ese
«en casa» se vuelve ya enclave, mds acd de lo legitimo y de lo
ilegitimo: solo soy yo en el subterraneo de mi «casa», en su dulce
calor. Esto es lo que impone negociar (con) lo incondicional (y
que exigiria la borradura sacrificial del S{ mismo, la santidad).
Por eso, Derrida también escribié que «la autoinmunidad no es
un mal absoluto» (Derrida 2005, 182). No es un mal absoluto
si amenaza siempre con volverse enclave-cripta-fosa comin
(es decir, el mal absoluto) —riesgo estructural que la compro-
mete efectiva e ineluctablemente con el mal-y, sin embargo,
es precisamente ese mal lo que estructura el «en casa» como
tal, un «en casa» que, por lo demds, es lo tinico que permite

la apertura, o mds bien la exposicién al otro, su venida.

Visto asi, tres alternativas son posibles: enclavado en el otro
amenazante, enclave en el otro amenazado, amenazado por
el otro enclavado. Los tres como un torbellino indefinido y

mortifero.

¢Qué tipo de ritmo o de movimiento podria romper el circulo
de ese torbellino mortifero? El de la locura de lo incondicional:
remitiéndose, por tanto, a la otra rama de la antinomia de la
hospitalidad. El gesto levinasiano proporciona ejemplarmente
su forma'®: es el sinico que convierte el enclave en substitucion;

Precisemos que el didlogo con el pensamiento de Levinas estd presente
desde el inicio hasta el final del seminario; de hecho, el volumen 2 consiste
en gran parte en una meditacién sobre la nocién de «substitucién» en el
sentido de Levinas (en una lectura cruzada con textos de Louis Massignon
que abordan esta misma nocién). Antes incluso de abordar directamente
la cuestién de la «substitucién» (nocién central de De otro modo que ser o
mas alld de la esencia), Derrida comienza el segundo afio de su seminario
senalando que Totalidad e infinito «sigue siendo un inmenso tratado de la



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 27

0 finalmente, el tinico que intenta hacerlo verdaderamente, por

ast decirlo, con todas sus fuerzas.

Y, sin embargo, hay que negociar con lo incondicional como
tal para preservar el «en casa» legitimo, y que corre inevita-
blemente el riesgo de volverse en enclave (Derrida no deja
de subrayarlo). Si hay que perfeccionar indefinidamente la
hospitalidad, y asi frenar, e incluso neutralizar, el torbellino
perverso de la autoinmunidad desbocada en una légica de lo
peor, con el fin de substituirla por una hospitalidad practicable
(aunque, ciertamente, ineluctablemente marcada por la condi-
cionalidad), es un movimiento pendular del que no se puede
pretender escapar: aquel que conduce desde una rama de la
antinomia de la hospitalidad hacia la otra. Esto quiere decir
que la posibilidad del mal absoluto (de la fosa) es estructural;
no puede ser eliminada de una vez por todas —de ahi la lucidez
pesimista que tifie inevitablemente el pensamiento derridiano
(como también el pensamiento levinasiano''). Pero también
quiere decir que la experiencia de la «substitucién», en el sen-
tido de Levinas, es también estructuralmente constitutiva de
la «existencia humana»; que incluso en las horas mds oscuras
puede mantenerse la esperanza (lo que remite, tanto en Levinas
como en Derrida —aunque de modos distintos— a la figura del

mesias): de la ética, si la hay (diria Derrida).

hospitalidad» (Derrida 2022, 25), o incluso que, segtin Levinas, la hospita-
lidad no es una regién de la ética, sino «la ética misma» (35).

No olvidemos la «dura realidad» (jsuena como un pleonasmo!) que figura
en las primeras lineas del prefacio de Levinas a Totalidad e infinito (2002,

47-50).



28 | Francois-David Sebbah

Stiegler y Derrida

En Quappelle-t-on panser??, Stiegler «retoma» la problema-
tica derridiana de la hospitalidad. Para contextualizar esta
«repeticién», recordemos la intuicién central desarrollada
por Stiegler: todo su esfuerzo, prolongando a Derrida en
una fidelidad infiel, ha consistido en designar las prétesis
técnicas como absolutamente —«radicalmente»— constitutivas
e intrinsecamente ambivalentes. Radicalmente constitutivas
de la individuacién tanto individual como colectiva, y cons-
titutivas también de la relacién misma entre lo individual
y lo colectivo (lo que denomina «prétesis», «organologia»,
«farmacologia» y después «exosomatizacién negantropoldgi-

ca»'?). ;Cémo aborda Stiegler la cuestién del «en casa» y de la

2 Panser [curar] y penser [pensar] se coimplican entonces como pa/enser. Los

andlisis que siguen se apoyan en el quinto capitulo del segundo tomo, ti-
tulado «La interrupcidn del trabajo noético y la puerta de la “casa’™ (259),
y mds particularmente en la pdgina 291 y siguientes, que se centran en el
pensamiento derridiano del «en casa» y de la hospitalidad.

En el primer tomo de La técnica y el tiempo (1. El pecado de Epimeteo.
2022. Traduccién de Beatriz Morales Bastos. Madrid: Hiru), Stiegler fun-
damenta la idea de que el Dasein estd ya siempre constituido por un «ya
ahi» protésico que, precisamente, le da un porvenir (este gesto de pensa-
miento se extiende desde el Heidegger de Ser y tiempo hasta el Derrida
de la «archiescritura»). En textos mds tardios, reformula el pensamiento
de la prétesis en un pensamiento sobre la organologia (inspirdndose en
gran medida en Canguilhem y, en cierta medida, en Leroi-Gourhan), que
tiende a debilitar la frontera entre los drganos corporales, las herramientas
artificiales y los dispositivos sociales. Estos tres érdenes «convergen» con-
juntamente en el «siempre ya» de una relacién de coindividuacién (¢f De
la misére symbolique. 2. La catastrophe du sensible. 2005. Paris: Galilée).
Cabe senalar que este nuevo gesto de pensamiento preserva, por supuesto,
el cardcter constitutivo de la técnica, en adelante descrita en los términos
de la organologfa. En sus textos mds recientes (¢f. ;Quappelle-t-on pan-
ser?), Stiegler radicaliza este movimiento describiendo el régimen técnico
como el «siempre ya» de una «exosomatizacién» (cf: Lotka, de quien toma
prestado el término): es decir, una produccién de objetos inorgdnicos ex-
teriores al cuerpo y, sin embargo, andlogos a los 6rganos endosomdticos.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 29

hospitalidad tal como Derrida la formula? De nuevo, porque
ambos ya habian discutido sobre la hospitalidad en Ecografias
de la television. Stiegler retoma la cuestién de la hospitalidad
a partir de la urgencia de la situacién presente: por ejemplo,
los «chalecos amarillos», que ven destruida su localidad y se
rebelan; por ejemplo, los desplazados climdticos que pierden
su «en casa». De ahi su preocupacién por la legitimidad de
este sentimiento de revuelta y su inquietud frente a ciertos
efectos posibles como el populismo o la busqueda de chivos
expiatorios (el resentimiento identitario), que no dejan de

atormentar a Stiegler.

Lo que Stiegler parece constatar —con y gracias a Derrida— es
que no hay un S7 mismo sin un «en casa»; que esta es una de
las implicaciones decisivas de lo que significa habitar (pero

no la dnica).

Habitar supone siempre un lugar, una localizacién, una localidad
en el espacio: la individuacién es espacializante-localizante, y
lo es ante todo en sentido literal (para serlo en todos los otros
sentidos que se quiera: individuacién de un psiquismo, de un
Estado, de una nacién que implica una memoria compartida,
etc.; siempre se trata, antes que todo, de una cuestién de «loca-

lizacién»). Y la «exosomatizacién», o simplemente la prétesis,

La exosomatizacién es calificada como «negantropolégica» cuando se opo-
ne a la impronta destructiva del ser humano técnicamente constituido
sobre el planeta Tierra. Desde este punto de vista, cabe recordar que los
dispositivos técnicos —cualquiera sea el momento de la elaboracién stie-
gleriana— son considerados como pertenccientes al pharmakon, en cuanto
tal, irreductiblemente ambivalente (puede destruir o curar, salvar). La pro-
blemdtica farmacolégica se manifiesta verdaderamente en el trabajo stie-
gleriano a comienzos de los anos 2000 (cf. Prendre soin de la jeunesse et des
générations. 2008. Paris: Flammarion).



30 | Francois-David Sebbah

es siempre ya —de manera ejemplar— aquello que localiza.
Inicialmente, la casa, o incluso antes de la casa, la habilitacién
del refugio: Stiegler recuerda que el llamado «sin domicilio
fijo» (en realidad, sin domicilio alguno) sufre... por no poder
acoger, razén por la cual habilita de antemano la zona donde
habita tanto —y quizd mds— para acoger que para protegerse
(la llamada «Jungla de Calais» da testimonio de ello). Pero la
«exosomatizacion», o la prétesis, es también lo que disloca
la localizacién: pensemos, por ejemplo, en la defeccién del
lugar en la produccién industrial (vemos los mismos «centros
urbanos» en todo el mundo) o en la globalizacién (més que la
mundializacién), en las redes fisicas y virtuales, asi como en las
reacciones tdxicas que suscita (las «burbujas identitarias» en
las redes sociales). El credo stiegleriano no es refutado jamds:
se trata de denunciar (y de curar) esas patologias que nos
destruyen y nos hacen sufrir, pero no de denunciar la técnica
como tal, puesto que no somos sino «técnicos», no estamos
més que técnicamente construidos —la salvacién, si la hay,
vendrd también por ahi, desde ese «<no-nosotros» (la prétesis)

€n «nosotros», COmo «nosotros».

Lo extrafo —al menos lo que habria que reflexionar— es que
Stiegler «retome» exactamente la problemadtica del «en casa»
tal como la formula Derrida, pero como «en otro tiempo,
es decir, cuando dialogaba con él. Parece validarla, por asi
decirlo, designarla como la descripcién correcta, como aquella
que es exacta e irreductible, la que entrega los términos y la
problematica del «ellos»/«nosotros». Sin embargo, toma un
camino totalmente diferente, adopta un ritmo completamente
distinto para «encontrar una salida», para «evitar el riesgo de
que la negatividad del enclave (la enfermedad autoinmune,

la destruccién de si y del otro) predomine, para «evitar» el



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 31

riesgo de que el pharmakon (la ambivalencia irreductible del
«en casa», que a la vez preserva y mata de antemano) se incline

hacia el lado mortifero.

A decir verdad, este camino completamente diferente siempre
estuvo presente en el corazén mismo de su elaboracién; siempre
constituy6 una distancia, su mayor distancia con respecto a
Derrida. Una distancia que aqui se anuncia bajo los nombres
de Deleuze y Guattari (Stiegler 2022, 293) y que remite, mds
profundamente atn, a Simondon. Para aproximarnos rdpida-
mente a ello, digdmoslo asi: en Gltima instancia, a pesar de
todo, quizd Stiegler no piensa (;0 no solamente?, ;o no ante
todo?) en los términos de la ipseidad y de la alteridad lega-
dos por Derrida —quien también le legé la descripcién de la
forma de sus relaciones—, sino mas bien en los términos de la
individuacién psiquica y colectiva (Simondon 2015)". ;Y eso
lo cambia todo! De entrada, la axiomadtica de la problemdtica

se articula de una manera completamente distinta.

También hay, si se quiere, un gesto deconstructivo en Simondon
(aunque los simondonianos serfan sin duda reticentes ante tal
formulacién). Simondon «deconstruye» el hilemorfismo y los
binarismos en general. Pero la manera derridiana de deconstruir
no borra (incluso si no busca reconducir lo deconstruido); no
tiene la ilusién de «/iberarse» de aquello que deconstruye o al
menos rechaza el gesto de una liberacién integral como un gesto
ilusorio. La manera simondoniana de deconstruir, en cambio,

produce tal liberacién: en cierto sentido, todo individuo es

4 Se trata de la tesis doctoral de Simondon defendida en 1958, y publicada

unificadamente bajo ese mismo titulo (Lindividuation a la lumiére des no-
tions de forme et d’information. 2005. Grenoble: Editions Jérome Millon).



32 | Francois-David Sebbah

provisorio, una estabilizacién precaria dentro de un devenir de
individuacion, sobre un fondo de metaestabilidad, y siempre
estd en relacién con un fondo como carga preindividual que
permite a la vez compartir dentro de un colectivo (por con-
tacto continuo con, extraida de la napa de, lo preindividual) y
compartir con los objetos técnicos, que también se individtian
segtin el mismo proceso o procedimiento; los objetos técnicos
con los que, entonces, ya siempre «compartimos». Por eso,
Simondon rechaza la problemdtica de la alteridad del robot,
esa idea de que el robot seria «totalmente otro» con respecto
al ser humano, que lo enfrentaria y lo amenazaria (pues ese
temor a lo radicalmente extrano presupone, por lo demis,
que «nosotros» proyectamos una suerte de antropomorfismo
mediante el cual le atribuimos al robot intenciones (jmalas!)
que en verdad son nuestras). Para Simondon, las «<mdquinas»
en general no pertenecen jamds al dmbito de lo totalmente
otro: nos coindividuamos conjuntamente, humanos y objetos
técnicos, nos diferenciamos (por «reinos», «especies» e «indi-
viduos»), nos individuamos cada uno y de manera colectiva,
siempre ya, a partir de lo compartido —es decir, a partir de lo
no compartido (la indiferenciacién de lo preindividual)—y en

el contacto permanentemente sostenido con ello.

El pensamiento de Simondon es un pensamiento del proceso,
del devenir, de la individuacién, de lo preindividual siempre
mantenido (no como peligro de disolucién en lo indeterminado,
sino como potencialidad), a través del cual las individuaciones
de los colectivos y de los individuos humanos se coproducen
siempre ya con 'y por las individuaciones técnicas. Desde este
punto de vista, la articulacién de lo humano con el orden de
los dispositivos técnicos 7o puede representar una dificultad

tedrica ni practica y, mds generalmente, la relacién con el otro



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 33

(tanto humano como no humano) nunca se plantea como un
problema y ain menos como una aporia (segin la férmula
bergsoniana, no puede tratarse mas que de un falso problema).
No hay un verdadero encuentro con el otro ni tampoco un
trauma del otro, sez cual sea (humano, no humano...): venimos

ya siempre juntos, compartimos. ..

Derrida, en cambio, deconstruye manteniendo —siempre— la
dualidad al interior de la contaminacién deconstructiva: no
para borrar la frontera entre el «en casa» y el afuera, entre
ipseidad y alteridad (incluso si estoy destinado a lo totalmente
otro e incluso si aquello estd «en» mi, jprecisamente para que
esto mismo pueda «tener lugar»!). La contaminacién no es
borradura. Derrida piensa desde el par ipseidad/alteridad
—por ejemplo, la hospitalidad incondicional y el torbellino
«infernal» del enclave—, y no desde la individuacion y el devenir.
Definitivamente, Derrida y Simondon no piensan en la misma
deconstruccién. Stiegler, por supuesto, piensa al menos tanto
desde la fuente derridiana como desde la fuente simondo-
niana: piensa desde la irreductibilidad del «en casa»; piensa
la prétesis técnica en la medida en que contamina siempre
ya lo «propio», etc. Pero este camino, el camino derridiano,
el camino aporético por excelencia, el camino de la aporia,
spermite «encontrar una salida»? ;Acaso no implica mds bien

habitar en la aporia?

Y quizd para Siegler esto no es «soportable», o al menos no es
lo conveniente, en el momento en que denomina la «urgencia
antropocénica» (ese momento que es el nuestro hoy, ese mo-
mento en que es necesario pensar mds fuertemente que nunca
en el actual «antropoceno»). Que la aporia no sea puramente

negativa, que sea fecunda —segiin el camino derridiano— parece



34 | Francois-David Sebbah

insuficiente para un Stiegler que, en ciertos aspectos, estd en

busqueda de un camino de salida, de una «solucién».

Pero ;son estos dos hilos (y que llamaremos, por facilidad, el
hilo derridiano y el hilo simondoniano) compatibles: ;No hay
acaso un punto de tensién, guizd contradictorio, en el texto
de Stiegler? ;Se sigue pensando la irreductibilidad del «en
casa», la ambivalencia irreductible de la localidad, la antinomia
misma de la hospitalidad —la hospitalidad misma— «dentro» de
la segunda linea, la linea simondoniana? ;Permite esta tltima
salir, evitar el riesgo de toxicidad, o al menos impedir que
ese riesgo (la relacion con el objeto téenico, la relacién con el
otro humano) derive hacia lo téxico, que lo t6xico predomine
inevitablemente? ;O bien pierde aquello que estd en juego en el
momento preciso en que conjura ese riesgo, y no logra con-
jurarlo sino a costa de esa pérdida (jaunque, por supuesto, el
texto de Stiegler se defienda de ello!)? ;Se puede traducir lo
que Derrida designa —la irreductibilidad de la antinomia de la
hospitalidad e incluso la ambivalencia del vinculo inseparable
entre la substitucién levinasiana y el enclave en el corazén de
la ipseidad, del Si mismo— a la lengua de Simondon (o a la
lengua de Deleuze), es decir, a las lenguas teéricas del devenir y
de la individuacién que suponen mantener un vinculo con un
fondo de indiferenciacién compartido y anénimo? ;Es posible
hacerlo sin perder ese nudo sangrante de la aporia? ;Y perderlo
serfa acaso despertar por fin de una larga pesadilla’ (poblada

de enclaves y de fosas comunes, cuya posibilidad sigue siendo

isEntonces todo esto no habrfa sido mds que un falso problema debido
a una mala formulacién, a una axiomdtica de pensamiento errénea que
tendrfamos que abandonar y borrar rdpidamente (a saber, la formulacién
derridiana, que deconstruyendo la ipseidad, no deja de hacer de esta lti-
ma el comienzo y el fin, lo irreductible, de lo que debe pensarse ahi)?!



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 35

irreductible a pesar de la experiencia, también atestada, de la
exposicion incondicional al «<no matards», que, por lo demds,
también puede causar espanto)? ;O... serfa lanzarse de cabeza

a una gran ilusién?

Como se puede ver, son varias las preguntas que dejamos en
suspenso. ;No parece acaso que la via propuesta por Stiegler
intenta articular dos decisiones seminales que, en ciertos as-
pectos, son contradictorias entre si? ;No pone asi en peligro
su propia coherencia tedrica? Sobre todo, si hemos de juzgar
—como sugieren los andlisis aqui desarrollados— que estas dos
opciones —la via tedrica y la via descriptiva— se excluyen mutua-
mente y que cada una denuncia implicitamente la insuficiencia
e incluso el cardcter extraviado de la otra, ;podremos alguna
vez disponer de argumentos (ya sean tedricos o descriptivos)
que permitan dar cuenta de una posible superacién de esta
oposicién aparentemente irreductible, o bien que inviten a
decidirse por una en lugar de la otra de un modo que resulte

convincente a cualquier lector razonable y de buena fe?

Digdmoslo de otro modo: puesto que la frecuentacién de
textos filoséficos, puesto que el ejercicio de inscribirse en su
disciplina, invitan en dltima instancia a tener la lucidez y la
modestia de reconocer que, en la medida en que tales posiciones
son consistentes, es decir, portadoras cada una de un poder
singular de esclarecimiento, no se puede pretender elegir de
manera universalmente restrictiva una decisién seminal por
sobre otra. Entonces, no nos queda mds que proseguir el dia-
logo con todas ellas (aqui, Derrida, y tras él Levinas; Stiegler,
y tras él Simondon), para intentar ver un poco mejor la «cosa
misma» (aqui, el «en casa», la hospitalidad...) y, en ese mismo
gesto, ayudar a vivir (quizd).



36 | Francois-David Sebbah

Bibliografia

Derrida, Jacques. 2005. Canallas. Dos ensayos sobre la razén.
Trotta: Madrid.
2021. Hospitalité, vol. 1, Séminaire (1995-1996).
Paris: Seuil.
2022. Hospitalité, vol. 2, Séminaire (1996-1997).
Paris: Seuil.
Levinas, Emmanuel. 1987. De otro modo que ser o mds alld de
la esencia. Salamanca: Sigueme.
2002. Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exte-
rioridad. Salamanca: Sigueme.
Rogozinski, Jacob. 2005. Faire part. Cryptes de Derrida. Paris:
Editions Lignes & Manifestes.
Simondon, Gilbert. 2015. La individuacién a la luz de las
nociones de forma y de informacién. Cactus: Buenos Aires.
Stiegler, Bernard. 2002. La técnica y el tiempo. 1. El pecado de
Epimeteo. Madrid: Hiru

De la misére symbolique. 2. La catastrophe du
sensible. Paris: Galilée.

2008. Prendre soin de la jeunesse et des générations.
Paris: Flammarion.

2018. Quappelle-t-on panser? Au-dela de 'entro-
pocéne. 1. Limmense régression. Paris: Les liens que libérent.

2020. Quappelle-t-on panser? Sortir de I'En-
tropocéne». 2. La lecon de Greta Thunberg. Paris: Les liens
que libérent.



