
La hipérbole de la hospitalidad. 
Hospitalidad absoluta y 
hospitalidad nacionalista

Fabio Tesorone

*

Sin duda, la «hospitalidad» es una de las palabras que suscitan 
más debates en el ámbito político occidental en las últimas 
décadas. Desde ciertos puntos de vista, se podría interpretar 
el desarrollo mismo de la política occidental reciente como 
un único debate en torno al tema de la hospitalidad, es decir, 
sobre cómo, cuándo y por qué acoger al otro. Sin embargo, las 
variaciones modales, temporales y legales, es decir, las condi-
ciones de posibilidad de acoger, cambian siempre en función 
de la identidad del otro al que se dirige la hospitalidad. Por lo 
tanto, la cuestión nunca sería si acoger, sino a quién y a quién 
no, quién tiene derecho a ser acogido y quién no. Extranjero, 
migrante, nómada, enemigo, ciudadano, aliado, turista, amigo… 
De un extremo al otro de esta cadena de significados, la «ley» 

§	 Doctor en Filosofía por la Universidad Alberto Hurtado y la Universidad 
de Salerno (Italia) con una tesis titulada Deconstruction of Nationalism. 
A Study on Philosophical-Nationalism and its Foundational Properties. Su 
trabajo trata sobre filosofía política, deconstrucción y ecofeminismo.



80 | Fabio Tesorone

de la hospitalidad cambia totalmente de forma y medida; se 
transforma, se adapta y sigue una trayectoria hiperbólica que 
pasa de un extremo al otro.

Según Jacques Derrida, la antinomia sería la estructura lógica 
primaria de la hospitalidad (Derrida 2021, 146). No se puede 
dejar de pensar en ella como el incesante double bind entre dos 
momentos opuestos, entre dos posibilidades contradictorias 
que se van intercambiando, una como hospitalidad absoluta 
hacia el otro y la otra como identificación del otro a través 
del derecho. Por un lado, el anfitrión; por otro, el rehén, si-
guiendo la clásica reconstrucción etimológica de Benveniste 
(Benveniste 1969, 91-101), que indica esta extraña archiley 
hiperbólica de la hospitalidad1.

La reflexión que voy a desarrollar en este artículo será, en el 
fondo, una reconstrucción de algunos de los pasajes2 que la 

1	 En particular, el análisis de Benveniste lleva la cadena etimológica de Hos-
tis hasta la de señor y propietario –por lo tanto, dueño de casa– en función 
del lema Pet o Pot, que remite precisamente a «señor» (potis), de donde 
provienen «esposo» o «marido», es decir, el despotés del oikos y de la familia. 
La hospitalidad, en su historia etimológica occidental (indoeuropea), for-
maría parte indisolublemente de la historia de la propiedad y de la familia.

2	 El «pasaje» (passaggio, passage) es una palabra clave en el léxico de la hos-
pitalidad. A través del paso se entra y se sale de la casa, por lo que es un 
archilugar que anticipa el lugar mismo de la hospitalidad, pero como tal 
es su verdadera condición de posibilidad. El pasaje de alguien o algo del 
exterior al interior, muy a menudo marcado por la palabra «welcome», 
«bienvenido/a», pronunciada por quien acoge, es la escena propia de la 
hospitalidad. La hospitalidad no sería más que dejar entrar a alguien o 
algo, desde el exterior hacia el interior a través de un paso. Sin embargo, 
habría que preguntarse qué sucede cuando los pasajes se expanden, invier-
ten su rumbo y, en lugar de seguir este movimiento centrípeto, comienzan 
a vivir de vida propia en un movimiento centrífugo, desde el interior hacia 
el exterior. ¿Qué sucede cuando, por así decirlo, los pasos se convierten en 
passages, como en la escena auroral de la urbanización moderna descrita 
por Benjamin en París, capital del siglo XX, donde la calle y el espacio 



 La hipérbole de la hospitalidad | 81

hipérbole de la hospitalidad trasciende y sigue –en su propia 
lógica interna, necesaria e ineludible en cierto modo– para 
transformarse en las figuras de la identidad y la propiedad 
que conocemos como nación, etnia o ghenos. Expresando en 
forma de pregunta, se podrían sintetizar los motivos de esta 
reflexión de la siguiente manera: ¿qué relación hay entre la 
producción de la identidad nacionalista o nacional y la hos-
pitalidad? ¿Por qué, aunque la nación parece ser un espacio 
electivo y exclusivo, no puede renunciar a la necesidad de la 
hospitalidad? ¿Cómo se desarrolla esta hipérbole que condu-
ce, como si fuera un programa o un destino, de la apertura 
absoluta al cierre etnonacional? Y, por último, otra pregunta 
quedaría en el fondo, quizá más allá del final de este tratado: 
¿es posible invertir el sentido o la dirección de este movimiento 
hiperbólico? ¿Se puede pensar en una hospitalidad absoluta 
sin el riesgo de su contrario? 

El recorrido textual que constituirá el trasfondo de la presente 
reflexión tratará de retomar un hilo que va desde el seminario 
de Jacques Derrida de 1995-1996, donde se tematiza explí-
citamente la naturaleza antinómica de la hospitalidad, hasta 
el primer año del curso sobre nacionalismo de 1985-1986, 
donde muchos nudos problemáticos tienen su origen en el 
texto del autor francés. De hecho, de manera muy explícita, 
Derrida sostiene al comienzo del seminario de 1995 que 

público son fagocitados por las viviendas privadas, donde las bocas, las 
ventanas y las puertas trasladan sus límites, cerrando, controlando e incor-
porando lo que les era ajeno? La limítrofe y la «lógica» de la hospitalidad 
parecen ya trastornadas en este caso, y veremos cómo esto no es en abso-
luto un caso excepcional, ya que la casa se apropia del otro, acoge al otro 
contra su voluntad, para que lo que estaba afuera se convierta en interno, 
es decir, íntimo, privado, propio.



82 | Fabio Tesorone

«tout ce séminaire sur l’hospitalité sera un séminaire sur ce 
que “recevoir” peut voleur dire, comme un postscriptum au 
Timée de Platon, là où il est dit que khora, le lieu, est cela qui 
reçoit [endekhomai, endekhomenon], le réceptacle» (Derrida 
2021, 29). Es bien sabido que esta misma escena es el núcleo 
de todo el análisis derridiano sobre el nacionalismo, hasta tal 
punto que, en un pasaje aún inédito del seminario de 1986, 
Derrida sostiene que: «Toute affirmation d’un nationalisme 
reviendra à déterminer Khora : [la Nation] n’est pas Khora, mais 
on va déterminer ce lieu, même si ce n’est ni géographique, ni 
politique, et l’on va se trouver devant comme un vide, et c’est 
dans ce vide qu’on va trouver le nationalisme» (Derrida 1985).

**

En el tratado Sobre la paz perpetua de Kant, la hospitalidad 
adquiere por primera vez un papel eminente y fundamental 
para la codificación del derecho. Como es sabido, este breve 
tratado expone las razones para la creación de un derecho 
cosmopolita (ius cosmpoliticum) que se integre en el derecho 
público estatal (ius civitatis) y en el internacional (ius gentium). 
Si el ius civitatis debe rendir cuentas, según los principios de 
igualdad ante el Estado, de la relación entre los individuos 
que componen un pueblo, el derecho internacional, según los 
mismos principios, debe regular las relaciones entre los Estados 
considerados como individuos colectivos. El derecho cosmo-
polita, por su parte, debería referirse tanto a los individuos 
como a los Estados, no en relación entre sí, sino en relación 
con un tercero entendido como «Estado universal», según 
normas universalmente válidas destinadas al mantenimiento 
de la paz. Aunque este «Estado universal», según Kant, no debe 
realizarse materialmente sino en forma de «liga de pueblos» 



 La hipérbole de la hospitalidad | 83

o «federación de Estados» unidos por un derecho común, 
constituye el trasfondo y el horizonte tanto jurídico como 
político para la constitución de un derecho cosmopolita. El 
tercer y último artículo definitivo para la paz perpetua reza así: 
«El derecho cosmopolita debe limitarse a las condiciones de 
una hospitalidad universal» (Kant 1969, 66). La hospitalidad 
universal para Kant significa el derecho a no ser tratado como 
«enemigo», sino precisamente como huésped, para quien, en 
cuanto extranjero, se encuentra afuera de su Estado. Esto no 
significa que el huésped deba ser equiparado al ciudadano, 
ni siquiera a un amigo. El huésped tiene derecho a una hos-
pitalidad no absoluta, sino contingente y particular, como 
derecho de visita, con el fin de establecer posibles comercios, 
intercambios e interacciones entre pueblos extranjeros en vista 
de un fortalecimiento de la paz. Este derecho se basa en una 
consideración que, por el momento, transcribimos sin comen-
tar, pero que será el centro del comentario de Derrida. Según 
Kant, el derecho de visita se legitima «en virtud del derecho de 
posesión común de la superficie de la tierra, sobre la que, al 
ser esférica, los hombres no pueden dispersarse infinitamente, 
sino que al final deben resignarse a coexistir» (Kant 1969, 
67). La hospitalidad dependería, en última instancia, de una 
condición de limitación natural de la «tierra».

Los contraejemplos enumerados por Kant para explicar los 
límites de la hospitalidad universal son dos. El primero se refiere 
a la inhospitalidad de los pueblos «incivilizados» que saquean 
las costas y los desiertos, es decir, esos «terrenos de nadie» y, 
por lo tanto, «comunes» que permiten el intercambio entre 
diferentes pueblos, ya que son lugares de rutas comerciales, 
de nómadas y migraciones (Kant 1969, 67). El segundo se 
refiere a los llamados «pueblos civilizados» que, por el contrario, 



84 | Fabio Tesorone

excederían en una hospitalidad no concedida, transformando 
la visita a otros pueblos en conquista, guerra y exterminio. En 
ambos casos, se violaría el derecho de visita, en el primero por 
defecto y en el segundo, por así decirlo, por exceso.

Si Kant es, por tanto, quien teoriza, quizá por primera vez de 
manera completa, una teoría jurídica para la superación de 
los conflictos internacionales basada en los principios de la 
hospitalidad y la paz3, hay que reflexionar, sin embargo, sobre 
las condiciones y los supuestos implícitos y explícitos de su 
«proyecto» político. Estos supuestos son los de la estructura 
del Estado nación, concebida como sujeto fundamental sobre 
el que se sustenta el pilar jurídico-teórico de la «federación 
de Estados» que garantizaría la paz perpetua. Esto se afirma 
explícitamente en el segundo artículo definitivo: «El derecho 
internacional debe basarse en una federación de Estados libres 
(…) los pueblos, como Estados, pueden ser considerados como 
individuos» (Kant 1969, 61). Aquello implica que las condi-
ciones del cosmopolitismo se encuentran en la constitución 
del Estado nación, que es una metáfora del individuo. En un 
esquema que luego será típicamente hegeliano: se mueve en 
círculos concéntricos desde el sujeto, pasando por la familia 
y el Estado, hasta llegar a los fines universales, el cosmos. Al 
mismo tiempo, de hecho, Kant subraya en varias ocasiones que 
el derecho cosmopolita –el cosmopolitismo– no sería contrario 
a los intereses de las naciones, sino que sería la realización 
necesaria de su «historia civil». Sin el derecho cosmopolita y 
la hospitalidad universal, las naciones no tendrían forma de 

3	 Un esquema que, mutatis mutandis, se adopta para imaginar la constitu-
ción del derecho internacional tras la Segunda Guerra Mundial y la cons-
titución de las Naciones Unidas.



 La hipérbole de la hospitalidad | 85

cumplir su historia, que las ve participar comúnmente en el 
desarrollo de la humanidad, en paz y separadas cada una según 
sus vínculos étnicos, lingüísticos y culturales. Sin el derecho 
cosmopolita, los Estados se ven abocados a un estado de guerra 
perpetua que precede a la sociedad civil y a las instituciones, 
que precede precisamente al derecho, donde solo impera la 
ley del más fuerte. Sin el derecho cosmopolita, la nación está 
abocada a su propia aniquilación. 

Es precisamente con respecto a estos «supuestos» del discurso 
kantiano que Derrida comienza su reflexión sobre la hospitali-
dad en 1995, subrayando que: «On ne parlera alors d’étranger 
et d’hospitalité que dans l’espace de la moralité objective, 
de l’éthique au sens de mœurs (Sittlichkeit), du droit ou du 
juridico-politique dans un espace déjà déterminé, délimité 
comme territoire familial, territoire civil ou territoire état-na-
tional» (Derrida 2021, 86), lo que implica inmediatamente 
que «l’hospitalité réglée par le droit (…) venant confirmer la 
propreté et le pouvoir de l’hôte, et d’abord son ipséité (…) 
est si bien limitée par sa dé-termination qu’elle finit là ou elle 
commence; son effectivité la ruine» (Derrida 2021, 87).

De este modo, la hospitalidad, más que acoger, circunscribe y 
delimita al huésped a través de sus determinaciones y condi-
ciones, lo incorpora a un proceso de fichaje, de identificación 
forzada para que responda, en primer lugar, a la pregunta 
«¿quién eres?» y, a continuación, a la pregunta «¿por qué entras 
en mi territorio nacional?». Con una fórmula, Derrida resume 
esto afirmando que, en este tipo de hospitalidad, el huésped es 
«seulement l’entrante muni d’un passeport» [solo el que entra 
provisto de un pasaporte] (Derrida 2021, 86).



86 | Fabio Tesorone

Todo el planteamiento del seminario de Derrida tiene como 
objetivo polarizar el concepto de hospitalidad entre dos leyes, 
como se decía, propiamente antinómicas: la primera es una 
ley de hospitalidad absoluta que le dice «ven» al que llega, más 
allá de cualquier determinación específica, que invita y llama 
al otro a entrar, sin pedir ni imponer límites. La segunda, en 
cambio, es la hospitalidad mediada por el derecho, condicionada 
y vinculada a la estructura de la identidad y del Estado nación. 
La relación entre estas dos dimensiones no es simplemente 
contradictoria –si a entonces no b–, sino que, por el contrario, 
aunque las dos determinaciones de la hospitalidad son eviden-
temente antípodas, según el autor, nunca pueden darse por 
separado. Esta es la extraña ley de la hipérbole que lleva a Kant, 
por un lado, a teorizar una «hospitalidad universal» basada en 
la «posesión común de la tierra» y, por otro, a vincularla a un 
derecho que la reduce a un elemento de interés interestatal. 
Sin la primera forma de hospitalidad no sería posible pensar el 
horizonte de posibilidades de la acogida y el encuentro, pero 
sin la segunda no sería posible realizarlo. De hecho, subraya 
Derrida, la dimensión hiperbólica de la hospitalidad se revela 
sobre todo cuando, de un lado u otro de la antinomia, se 
pretende proceder como si el término opuesto del par de con-
trarios no existiera. Es el sentido del doble ejemplo que Kant 
proporcionaba anteriormente: la hospitalidad absoluta puede 
transformarse inmediatamente en imperialismo y conquista. Si 
no se presupone la existencia de una identidad, de un pueblo 
o de una nación –por lo tanto, de un hogar y de un propio–, 
el huésped ocupa el lugar de la hospitalidad como un vacío y 
procede a ocuparlo e investirlo de sentido y de instituciones 
ajenas a él. Es la historia del colonialismo, que paradójicamente 
siempre se apoya en un cierto discurso de tipo cosmopolita en 



 La hipérbole de la hospitalidad | 87

el que una civilización representa los valores de toda la huma-
nidad y está dispuesta a «acogerla» para llevarla a su plenitud. 
Este discurso se basa en la descalificación previa de la identidad 
del otro, en la imposibilidad de reconocerlo como dotado de 
derechos y, por lo tanto, de considerarlo salvaje, bárbaro y, en 
última instancia, enemigo. Podemos decir que la hipérbole de 
la hospitalidad absoluta que conduce al colonialismo ha sido 
la norma de la civilización occidental durante siglos y, en cierta 
medida, sigue siéndolo. Sin embargo, a partir de la crisis de la 
forma Estado nación4, la hipérbole sigue una dirección diferente, 
como ya hemos señalado anteriormente. Hoy en día, el tema 
de la hospitalidad es principalmente el tema de las migraciones 
y el control de las fronteras. Después de haberse apropiado y 
devastado pueblos, territorios y culturas en todos los rincones 
del mundo, Occidente invierte el rumbo y modifica en conse-
cuencia su discurso sobre la hospitalidad. El extranjero ya no 
debe ser educado en las costumbres occidentales para sacarlo de 
su retraso evolutivo –ya sea histórico, cultural o biológico–; al 
contrario, debe ser identificado, examinado y controlado para 
comprender los «motivos de su visita» y, en su caso, devolverlo 
a su territorio de origen si estos motivos no coinciden con el 
interés nacional. Por lo tanto, el extranjero solo puede ser acogido 
si sirve, de alguna manera y según el deseo absoluto y arbitrario 
del anfitrión, a los intereses nacionales. También en este caso, 
señala Derrida, el discurso más reaccionario y antiinmigración, 
e incluso racista, nunca es un discurso explícitamente contrario 
a la hospitalidad, sino siempre una declinación específica de esta 
que se sitúa en un momento dado de su extensión hiperbólica 

4	 Derrida, en el seminario, toma en consideración la segunda parte de Aren-
dt (2017, 147), que expone la tesis sobre el declive de la forma Estado 
nación como una de las causas del origen de la Primera Guerra Mundial.



88 | Fabio Tesorone

(Derrida 2021, 183). La complicidad entre los discursos y las 
políticas nacionalistas de la contemporaneidad con la hipérbole 
de la hospitalidad se hace máximamente evidente en dos casos. 
El primero es el que Derrida denomina en el seminario la 
lógica de la «Zona» o del «Enclave». Estas figuras son modelos 
operativos que se desarrollan fractalmente en diferentes niveles 
en las comunidades políticas modernas y antiguas. La división 
entre el centro metropolitano y las periferias (banlieue), la ges-
tión de las minorías étnicas dentro de un Estado de confesión 
religiosa, lengua o cultura mayoritaria diferente5, los regímenes 
de apartheid, son todas formas de un método de separación 
interna y de producción de lo que Derrida llama una «bisagra 
en el enclave». El huésped es conducido, o ya se encuentra, 
en el corazón de la casa y del territorio nacional que lo acoge, 
pero al mismo tiempo es marginado en su interioridad. Él es 
excluido sin ser expulsado, es decir, no permanece adentro 
de la casa del anfitrión más que para desempeñar funciones 
específicas y subordinadas. Por lo tanto, está aislado, castigado, 
marginado, pero sigue presente y a disposición, sometido al 
mando del dueño de la casa. En este sentido, el dueño de la 
casa convierte al huésped en su rehén, exponiéndolo además 
al riesgo constante de la «solución final». De hecho, al ser el 
rehén extranjero y carecer de derechos, siempre es el dueño de 

5	 Derrida cita el caso de las minorías musulmanas en el estado ortodoxo ser-
bio en el contexto de su época marcado por las guerras del Golfo. En este 
caso, el autor subraya cómo es a partir de la impotencia material y política 
de la ONU, entendida como una federación kantiana de estados, que se 
perpetra la agresión autoinmunitaria. Aunque impotente, la existencia de 
un tercero es la única manera de concebir la mediación entre los distintos 
sujetos en lucha, hacia el todo o hacia el exterior, y, por lo tanto, en su 
defectuosidad y en su vínculo con la cadena de significados de la tradición 
occidental aún por deconstruir, sigue siendo la única perspectiva viable 
para la resolución de los conflictos. Derrida 2021, 258-259.



 La hipérbole de la hospitalidad | 89

la casa quien decide interrumpir su supuesta benevolencia y 
hospitalidad y poner fin a su visita.

En este caso, la hospitalidad es un derecho del propietario y 
un deber del huésped. Sin embargo, teniendo en cuenta el 
esquema tradicional hegeliano de la dialéctica señor-siervo, la 
relación de hospitalidad y subordinación se transforma inme-
diatamente en codependencia6. No existe la identidad familiar 
sin el extranjero visitante, que forma parte de la construcción 
misma del oikos desde el principio. Desde este punto de vista, 
el pasaje siguiente, potencial pero frecuente, de la expulsión 
del huésped, debe considerarse siempre como un proceso «au-
toinmunitario». La destrucción del «enclave interno» y de la 
«cripta», dice Derrida, es siempre una consecuencia del «odio 
a sí mismo» (Derrida 2021, 248) y tiene efectos autoinmuno-
lógicos: «L’auto immunologique, c’est-à-dire de ce qui, pour 
le dire dans le langage de la médicine, de la biologie ou de la 
physiologie, détruit sa propre protection, ses propres défenses 
immunitaires et donc s’attaque à sa propre propriété, au plus 
proche de soi, s’attaquant ainsi lui-même comme un autre, 
comme un “étranger”, voire comme un intrus indésirable ou 
un parasite» (Derrida 2021, 254).

Se elimina una parte de uno mismo porque se percibe como 
extraña y contaminante, pero al hacerlo se pone en peligro 
la vida misma del organismo receptor. Todas las limpiezas 

6	 Utilizamos aquí la fórmula hegeliana para simplificar, pero debería aplicar-
se a los supuestos derridianos que neutralizan toda teleología y linealidad 
histórica. De hecho, la dependencia específica entre el huésped y el anfi-
trión, o entre el señor y el siervo, siempre habría existido, ya que no habría 
propiedad ni dominio sin hospitalidad, sin huésped y sin extranjero. No 
hay una linealidad dialéctica, sino una relación diferencial.



90 | Fabio Tesorone

étnicas y los genocidios proceden, en efecto, de un complejo 
autoinmunitario que hace imposible convivir con la diferencia 
o percibir lo propio, lo íntimo, el yo, como algo dividido inter-
namente. La diferencia interna se percibe como una amenaza 
a la supuesta pureza del yo. Por esto, la estructura de la Zona/
Enclave/Cripta, y la paradójica reacción autoinmune a ella, 
forman parte del mecanismo hiperbólico de la hospitalidad. 
Son un fenómeno de hospitalidad.

El segundo ejemplo se refiere al discurso ya canónico de la 
derecha occidental contemporánea basado en el argumento 
etnodiferencialista. En su primera formulación, que se debe 
a Alain de Benoist7, el etnodiferencialismo se propone como 
un intento de distanciarse del biologismo racial que implicaba 
jerarquía, dominación y violencia. El nacionalismo moderno, 
por el contrario, debería afirmar la separación étnica y cultural 
con el fin de conservar y preservar la identidad de todos los 
pueblos y todas las naciones. El fenómeno de la inmigración 
sería perjudicial, ante todo, porque corrompe y pone en peligro 
las «propiedades» culturales y étnicas de los pueblos implicados, 
tanto de los que hospedan como de los que están acogidos. 
En este sentido, la retórica contemporánea etnodiferencialista 
sostiene que para acoger hay que ser ante todo autóctono y 
que esto implica la división étnico-nacional. Por lo tanto, no 
se opone a la hospitalidad, sino que acentúa las condiciones 
de posibilidad para que esta pueda tener lugar, en consonancia 
con las premisas kantianas sobre la separación y la autonomía 
de los Estados nacionales. Sin embargo, al no tener en cuenta 

7	 Véase en particular: De Benoist 1979 y De Benoist 1974. Además, para un 
análisis del tema en relación con el nacionalismo filosófico, véase Tesorone 
2025. 



 La hipérbole de la hospitalidad | 91

las diferencias históricas y políticas entre naciones, pone en el 
mismo plano a antiguos imperios coloniales y a Estados que 
han sufrido la dominación extranjera, acabando por convertirse 
en un instrumento retórico para preservar los privilegios de 
las naciones occidentales en detrimento del resto del mundo. 
También en este caso, un discurso que formalmente afirma la 
protección de las condiciones de hospitalidad se transforma 
hiperbólicamente en su contrario, es decir, en la negación de 
la hospitalidad real para los individuos y las poblaciones que, 
en las condiciones históricas dadas, deben, en muchos casos, 
su propia supervivencia a las relaciones de hospitalidad con 
las naciones económicamente más avanzadas.

***

La hospitalidad parecería, por lo tanto, avanzar hiperbólica-
mente hacia su contrario, y esta «ley» tendría una conexión 
fundamental con la formación de las identidades nacionales, 
étnicas y culturales, así como con los discursos nacionalistas. 
Volviendo al texto kantiano, recordemos el argumento según 
el cual, según Kant, todo derecho a la hospitalidad, además 
de ser el cumplimiento inevitable del ius civitatis y del ius 
gentis, derivaría de la «naturaleza» de la tierra, como lugar 
originalmente deshabitado, como lugar de tránsito, como 
lugar no propietario y, por lo tanto, común. Este argumento 
remite directamente a los análisis de Derrida durante los 
cursos dedicados al tema del nacionalismo en el cuatrienio 
1985-1988. En particular, las lecciones dedicadas a Chora y 
a la obra de Nicole Loraux (Loraux 1981), que insisten en 
los textos platónicos (Timeo y Menéxeno). Chora sería conce-
bida por el texto de la metafísica como un elemento a la vez 
sacrificial y fundacional para la definición de toda comunidad 



92 | Fabio Tesorone

política nacional, es decir, de todo ghenos. En el Timeo, Chora 
se define como materia primordial indeterminada, matriz, 
madre-tierra, receptáculo, «lo que acoge sin dar», es decir, el 
lugar primigenio donde injertar las formas ideal-típicas (Eidos). 
Solo a partir de este sustrato informe y absolutamente receptivo 
–absolutamente hospitalario– es concebible para Platón algo 
como la fundación cosmológica y epistemológica del Timeo. 
Derrida subraya, sin embargo, que esta escena tan conocida 
del Timeo se repite tanto en el propio texto platónico cuando 
aborda el tema de la fundación de la polis, como en todo el 
texto de la tradición filosófica occidental, que cada vez que 
necesita pensar la propiedad y la fundación institucional no 
puede evitar hipotetizar un sustrato infinitamente apropiable8. 
De hecho, la antinomia de la hospitalidad, en su punto quizá 
más profundo, reside precisamente en la coincidencia paradójica 
entre la inapropiabilidad y la apropiabilidad absoluta. Kant 
debe pensar la tierra como un espacio común inapropiable 
para articular una estructura del derecho que prevé la divi-
sión propietaria de la tierra en Estados nación mutuamente 
visitables, al igual que Platón tuvo que imaginar Chora, el 
espacio neutro y desprovisto de todo lo propio, por lo tanto, 
inapropiable, para codificar un Ghenos ateniense autóctono y 
soberano, ya que se instaló sobre la materia virgen primordial 
del suelo ático. La hipérbole de la hospitalidad se caracteriza, 
en estos casos, por un constante paso metonímico que trans-
forma las condiciones de imposibilidad de la propiedad en sus 
condiciones de posibilidad, que convierte la «tierra común» 
o la «madre» en propiedad del Potes, del Esposo (marido) y 
del dueño de la casa.

8	 Para profundizar véase Vitale 2024 y Tesorone 2024.



 La hipérbole de la hospitalidad | 93

Sin poder repasar en detalle el argumento de Derrida y Loraux 
en relación con el texto de Platón, podemos afirmar que la 
extraña naturaleza de Chora, que conduce a los significados 
de hospitalidad absoluta, recepción sin apropiación o sustra-
to común, parecería ser la base lógico-filosófica para pensar 
cada vez la apropiación y la fundación étnico-nacional. Esto 
se inscribe coherentemente en la lógica antinómica de la 
hospitalidad, ya que no habría ningún hogar propio, ningún 
oikos propietario sin un espacio originalmente hospitalario. 
Además, esta paradoja no solo se referiría a un hipotético 
origen prepolítico de las identidades comunitarias, sino que 
estaría constantemente presente en la redefinición de todas las 
identidades, que para concebirse necesitan acoger al otro para 
luego fagocitarlo, apropiarse de él para delimitar sus fronteras.

La nación, la etnia, la comunidad autóctona son, por tanto, 
formas de identidad que nacen y se deconstruyen cada vez 
siguiendo la paradoja de la hospitalidad. Desde este punto de 
vista, se podría pensar en la existencia de una verdadera hospi-
talidad nacionalista, con sus estrategias retóricas y políticas: el 
enclave, la reacción autoinmunitaria, la diferenciación étnica. 
La deconstrucción, en este sentido, sería el esfuerzo por invertir 
la hipérbole nacionalista, es decir, el esfuerzo por pensar fuera 
de la cadena tradicional que vincula la hospitalidad con la 
propiedad, el sujeto, la familia y la nación.

Bibliografía 

Arendt, Hanna. 2017. The Origin of Totalitarism. Nueva York: 
Penguin Classics.



94 | Fabio Tesorone

Benveniste, Émile. 1969. Le vocabulaire des institutions in-
do-européennes. París: Les Éditions de Minuit.

Benjamin, Walter. 2021. Paris, capitale du XIXe siècle. París: 
Collection Passages.

De Benoist, Alain. 1979. «Droit: l’ancienne et la nouvelle». 
Les Idées à l’endroit. Pour une ligne de conduite décisive face 
à la modernité. París: Avatar Edition.

           1974. «Contre tous les racismes». Éléments, n.º 8- 
9: 13-23.

Derrida, Jacques. 2021. Hospitalité, vol. 1, Séminaire (1995-
1996). París: Seuil.

           1985. Nationalité et Nationalisme Philosophiques: 
mythos, logos, topos, 1985-1986. https://dpul.princeton.
edu/derridaseminars/catalog/v405sj599 

Loraux, Nicole. 1981. Les Enfants d’Athènes. L’Invention 
d’Athènes, Histoire de l’oraison funèbre dans la «cité classique». 
París: La Haye.

Kant, Immanuel. 2003. Per la Pace Perpetua. Milán: Rizzoli.

Tesorone, Fabio. 2024. «Proto-nazionalismo e nazionalismo 
filosofico. Jacques Derrida alla luce del dibattito storiogra-
fico sul nacionalismo». En Decostruzioni in Corso. Studi 
derridiani in Italia, 223-245. Milán: Mimesis.

           2025. «Cultural Racism as Metaphysical Racism 
Nouvelle Droit’s national-philosophical framework». CR: 
The New Centennial Review [forthcoming].

Vitale, Francesco. 2024. «“La razza delle donne”. La “chōra” tra 
Nicole Loraux e Jacques Derrida». Estetica, studi, ricerche, 
vol. XIV: 253-264.


