La hipérbole de la hospitalidad.
Hospitalidad absoluta y
hospitalidad nacionalista

Fabio Tesorone

Sin duda, la «hospitalidad» es una de las palabras que suscitan
mds debates en el dmbito politico occidental en las Gltimas
décadas. Desde ciertos puntos de vista, se podria interpretar
el desarrollo mismo de la politica occidental reciente como
un unico debate en torno al tema de la hospitalidad, es decir,
sobre cdmo, cudndo 'y por qué acoger al otro. Sin embargo, las
variaciones modales, temporales y legales, es decir, las condi-
ciones de posibilidad de acoger, cambian siempre en funcién
de la identidad del otro al que se dirige la hospitalidad. Por lo
tanto, la cuestién nunca seria si acoger, sino a quién y a quién
no, quién tiene derecho a ser acogido y quién no. Extranjero,
migrante, ndmada, enemigo, ciudadano, aliado, turista, amigo. ..

De un extremo al otro de esta cadena de significados, la dley»

§  Doctor en Filosoffa por la Universidad Alberto Hurtado y la Universidad
de Salerno (Italia) con una tesis titulada Deconstruction of Nationalism.
A Study on Philosophical-Nationalism and its Foundational Properties. Su
trabajo trata sobre filosofia politica, deconstruccién y ecofeminismo.



80 | Fabio Tesorone

de la hospitalidad cambia totalmente de forma y medida; se
transforma, se adapta y sigue una trayectoria hiperbélica que

pasa de un extremo al otro.

Segtin Jacques Derrida, la antinomia serfa la estructura légica
primaria de la hospitalidad (Derrida 2021, 146). No se puede
dejar de pensar en ella como el incesante double bind entre dos
momentos opuestos, entre dos posibilidades contradictorias
que se van intercambiando, una como hospitalidad absoluta
hacia el otro y la otra como identificacién del otro a través
del derecho. Por un lado, el anfitrién; por otro, el rehén, si-
guiendo la cldsica reconstruccién etimoldgica de Benveniste
(Benveniste 1969, 91-101), que indica esta extrana archiley
hiperbdlica de la hospitalidad'.

La reflexién que voy a desarrollar en este articulo serd, en el

fondo, una reconstruccién de algunos de los pasajes’ que la

En particular, el andlisis de Benveniste lleva la cadena etimoldgica de Hos-
tis hasta la de senor y propietario —por lo tanto, duefio de casa— en funcién
del lema Per o Pot, que remite precisamente a «sefior» (poris), de donde
provienen «esposo» o «marido, es decir, el despotés del oikos y de la familia.
La hospitalidad, en su historia etimolégica occidental (indoeuropea), for-
marfa parte indisolublemente de la historia de la propiedad y de la familia.

El «pasaje» (passaggio, passage) es una palabra clave en el léxico de la hos-
pitalidad. A través del paso se entra y se sale de la casa, por lo que es un
archilugar que anticipa el lugar mismo de la hospitalidad, pero como tal
es su verdadera condicién de posibilidad. El pasaje de alguien o algo del
exterior al interior, muy a menudo marcado por la palabra «welcome»,
«bienvenido/a», pronunciada por quien acoge, es la escena propia de la
hospitalidad. La hospitalidad no serfa mds que dejar entrar a alguien o
algo, desde el exterior hacia el interior a través de un paso. Sin embargo,
habria que preguntarse qué sucede cuando los pasajes se expanden, invier-
ten su rumbo y, en lugar de seguir este movimiento centripeto, comienzan
avivir de vida propia en un movimiento centrifugo, desde el interior hacia
el exterior. ;Qué sucede cuando, por asf decirlo, los pasos se convierten en
passages, como en la escena auroral de la urbanizacién moderna descrita
por Benjamin en Paris, capital del siglo XX, donde la calle y el espacio



La hipérbole de la hospitalidad | 81

hipérbole de la hospitalidad trasciende y sigue —en su propia
légica interna, necesaria e ineludible en cierto modo— para
transformarse en las figuras de la identidad y la propiedad
que conocemos como nacidn, etnia o ghenos. Expresando en
forma de pregunta, se podrian sintetizar los motivos de esta
reflexién de la siguiente manera: ;qué relacion hay entre la
produccién de la identidad nacionalista o nacional y la hos-
pitalidad? ;Por qué, aunque la nacién parece ser un espacio
electivo y exclusivo, no puede renunciar a la necesidad de la
hospitalidad? ;Cémo se desarrolla esta hipérbole que condu-
ce, como si fuera un programa o un destino, de la apertura
absoluta al cierre etnonacional? Y, por tltimo, otra pregunta
quedaria en el fondo, quizd mds alld del final de este tratado:
ses posible invertir el sentido o la direccién de este movimiento
hiperbdlico? ;Se puede pensar en una hospitalidad absoluta

sin el riesgo de su contrario?

El recorrido textual que constituird el trasfondo de la presente
reflexidn tratard de retomar un hilo que va desde el seminario
de Jacques Derrida de 1995-1996, donde se tematiza expli-
citamente la naturaleza antinémica de la hospitalidad, hasta
el primer ano del curso sobre nacionalismo de 1985-1986,
donde muchos nudos problemdticos tienen su origen en el
texto del autor francés. De hecho, de manera muy explicita,

Derrida sostiene al comienzo del seminario de 1995 que

publico son fagocitados por las viviendas privadas, donde las bocas, las
ventanas y las puertas trasladan sus limites, cerrando, controlando e incor-
porando lo que les era ajeno? La limitrofe y la «égica» de la hospitalidad
parecen ya trastornadas en este caso, y veremos cémo esto no es en abso-
luto un caso excepcional, ya que la casa se apropia del otro, acoge al otro
contra su voluntad, para que lo que estaba afuera se convierta en interno,
es decir, intimo, privado, propio.



82 | Fabio Tesorone

«tout ce séminaire sur I'hospitalité sera un séminaire sur ce
que “recevoir” peut voleur dire, comme un postscriptum au
Timée de Platon, la ol il est dit que khora, le lieu, est cela qui
regoit [endekhomai, endekhomenon], le réceptacle» (Derrida
2021, 29). Es bien sabido que esta misma escena es el ntcleo
de todo el andlisis derridiano sobre el nacionalismo, hasta tal
punto que, en un pasaje adn inédito del seminario de 1986,
Derrida sostiene que: «Toute affirmation d’un nationalisme
reviendra a déterminer Khora : [la Nation] n’est pas Khora, mais
on va déterminer ce lieu, méme si ce n’est ni géographique, ni
politique, et I'on va se trouver devant comme un vide, et Cest

dans ce vide qu'on va trouver le nationalisme» (Derrida 1985).

*ox

En el tratado Sobre la paz perpetua de Kant, la hospitalidad
adquiere por primera vez un papel eminente y fundamental
para la codificacién del derecho. Como es sabido, este breve
tratado expone las razones para la creacién de un derecho
cosmopolita (ius cosmpoliticum) que se integre en el derecho
publico estatal (ius civitatis) y en el internacional (ius gentium).
Si el zus civitatis debe rendir cuentas, segtin los principios de
igualdad ante el Estado, de la relacién entre los individuos
que componen un pueblo, el derecho internacional, segiin los
mismos principios, debe regular las relaciones entre los Estados
considerados como individuos colectivos. El derecho cosmo-
polita, por su parte, deberia referirse tanto a los individuos
como a los Estados, no en relacidn entre si, sino en relacién
con un tercero entendido como «Estado universal», segtin
normas universalmente vélidas destinadas al mantenimiento
de la paz. Aunque este «Estado universal», segiin Kant, no debe

realizarse materialmente sino en forma de «liga de pueblos»



La hipérbole de la hospitalidad | 83

o «federacién de Estados» unidos por un derecho comdn,
constituye el trasfondo y el horizonte tanto juridico como
politico para la constitucién de un derecho cosmopolita. El
tercer y ultimo articulo definitivo para la paz perpetua reza asi:
«El derecho cosmopolita debe limitarse a las condiciones de
una hospitalidad universal» (Kant 1969, 66). La hospitalidad
universal para Kant significa el derecho a no ser tratado como
«enemigo», sino precisamente como huésped, para quien, en
cuanto extranjero, se encuentra afuera de su Estado. Esto no
significa que el huésped deba ser equiparado al ciudadano,
ni siquiera a un amigo. El huésped tiene derecho a una hos-
pitalidad no absoluta, sino contingente y particular, como
derecho de visita, con el fin de establecer posibles comercios,
intercambios e interacciones entre pueblos extranjeros en vista
de un fortalecimiento de la paz. Este derecho se basa en una
consideracién que, por el momento, transcribimos sin comen-
tar, pero que serd el centro del comentario de Derrida. Segiin
Kant, el derecho de visita se legitima «en virtud del derecho de
posesion comin de la superficie de la tierra, sobre la que, al
ser esférica, los hombres no pueden dispersarse infinitamente,
sino que al final deben resignarse a coexistir» (Kant 1969,
67). La hospitalidad dependeria, en tltima instancia, de una

condicidén de limitacién natural de la «tierra.

Los contraejemplos enumerados por Kant para explicar los
limites de la hospitalidad universal son dos. El primero se refiere
a la inhospitalidad de los pueblos «incivilizados» que saquean
las costas y los desiertos, es decir, esos «terrenos de nadie» vy,
por lo tanto, «comunes» que permiten el intercambio entre
diferentes pueblos, ya que son lugares de rutas comerciales,
de némadas y migraciones (Kant 1969, 67). El segundo se

refiere a los llamados «pueblos civilizados» que, por el contrario,



84 | Fabio Tesorone

excederfan en una hospitalidad no concedida, transformando
la visita a otros pueblos en conquista, guerra y exterminio. En
ambos casos, se violaria el derecho de visita, en el primero por

defecto y en el segundo, por asi decirlo, por exceso.

Si Kant es, por tanto, quien teoriza, quizd por primera vez de
manera completa, una teorfa juridica para la superacién de
los conflictos internacionales basada en los principios de la
hospitalidad y la paz®, hay que reflexionar, sin embargo, sobre
las condiciones y los supuestos implicitos y explicitos de su
«proyecto» politico. Estos supuestos son los de la estructura
del Estado nacién, concebida como sujeto fundamental sobre
el que se sustenta el pilar juridico-tedrico de la «federacién
de Estados» que garantizaria la paz perpetua. Esto se afirma
explicitamente en el segundo articulo definitivo: «El derecho
internacional debe basarse en una federacién de Estados libres
(...) los pueblos, como Estados, pueden ser considerados como
individuos» (Kant 1969, 61). Aquello implica que las condi-
ciones del cosmopolitismo se encuentran en la constitucién
del Estado nacién, que es una metéfora del individuo. En un
esquema que luego serd tipicamente hegeliano: se mueve en
circulos concéntricos desde el sujeto, pasando por la familia
y el Estado, hasta llegar a los fines universales, el cosmos. Al
mismo tiempo, de hecho, Kant subraya en varias ocasiones que
el derecho cosmopolita —el cosmopolitismo— no serfa contrario
a los intereses de las naciones, sino que serfa la realizacién
necesaria de su «historia civil». Sin el derecho cosmopolita y

la hospitalidad universal, las naciones no tendrian forma de

> Un esquema que, mutatis mutandis, se adopta para imaginar la constitu-

cién del derecho internacional tras la Segunda Guerra Mundial y la cons-
titucién de las Naciones Unidas.



La hipérbole de la hospitalidad | 85

cumplir su historia, que las ve participar comiinmente en el
desarrollo de la humanidad, en pazy separadas cada una segtin
sus vinculos étnicos, lingiiisticos y culturales. Sin el derecho
cosmopolita, los Estados se ven abocados a un estado de guerra
perpetua que precede a la sociedad civil y a las instituciones,
que precede precisamente al derecho, donde solo impera la
ley del miés fuerte. Sin el derecho cosmopolita, la nacién estd

abocada a su propia aniquilacién.

Es precisamente con respecto a estos «supuestos» del discurso
kantiano que Derrida comienza su reflexién sobre la hospitali-
dad en 1995, subrayando que: «On ne parlera alors d’étranger
et d’hospitalité que dans I'espace de la moralité objective,
de I'éthique au sens de meeurs (Siztlichkeit), du droit ou du
juridico-politique dans un espace déja déterminé, délimité
comme territoire familial, territoire civil ou territoire état-na-
tional» (Derrida 2021, 86), lo que implica inmediatamente
que «I’hospitalité réglée par le droit (...) venant confirmer la
propreté et le pouvoir de 'hote, et d’abord son ipséité (...)
est si bien limitée par sa dé-termination qu'elle finit la ou elle

commence; son effectivité la ruine» (Derrida 2021, 87).

De este modo, la hospitalidad, mds que acoger, circunscribe y
delimita al huésped a través de sus determinaciones y condi-
ciones, lo incorpora a un proceso de fichaje, de identificacién
forzada para que responda, en primer lugar, a la pregunta
«;quién eres?» y, a continuacion, a la pregunta «;por qué entras
en mi territorio nacional?». Con una férmula, Derrida resume
esto afirmando que, en este tipo de hospitalidad, el huésped es
«seulement 'entrante muni d’un passeport» [solo el que entra

provisto de un pasaporte] (Derrida 2021, 86).



86 | Fabio Tesorone

Todo el planteamiento del seminario de Derrida tiene como
objetivo polarizar el concepto de hospitalidad entre dos leyes,
como se decia, propiamente antindémicas: la primera es una
ley de hospitalidad absoluta que le dice «ven» al que llega, mds
alld de cualquier determinacién especifica, que invita y llama
al otro a entrar, sin pedir ni imponer limites. La segunda, en
cambio, es la hospitalidad mediada por el derecho, condicionada
y vinculada a la estructura de la identidad y del Estado nacién.
La relacién entre estas dos dimensiones no es simplemente
contradictoria —si a entonces no b—, sino que, por el contrario,
aunque las dos determinaciones de la hospitalidad son eviden-
temente antipodas, segin el autor, nunca pueden darse por
separado. Esta es la extrana ley de la hipérbole que lleva a Kant,
por un lado, a teorizar una «hospitalidad universal» basada en
la «posesién comin de la tierra» y, por otro, a vincularla a un
derecho que la reduce a un elemento de interés interestatal.
Sin la primera forma de hospitalidad no seria posible pensar el
horizonte de posibilidades de la acogida y el encuentro, pero
sin la segunda no seria posible realizarlo. De hecho, subraya
Derrida, la dimensién hiperbdlica de la hospitalidad se revela
sobre todo cuando, de un lado u otro de la antinomia, se
pretende proceder como si el término opuesto del par de con-
trarios no existiera. Es el sentido del doble ejemplo que Kant
proporcionaba anteriormente: la hospitalidad absoluta puede
transformarse inmediatamente en imperialismo y conquista. Si
no se presupone la existencia de una identidad, de un pueblo
o de una nacién —por lo tanto, de un hogar y de un propio—,
el huésped ocupa el lugar de la hospitalidad como un vacio y
procede a ocuparlo e investirlo de sentido y de instituciones
ajenas a él. Es la historia del colonialismo, que paradéjicamente

siempre se apoya en un cierto discurso de tipo cosmopolita en



La hipérbole de la hospitalidad | 87

el que una civilizacién representa los valores de toda la huma-
nidad y estd dispuesta a «acogerla» para llevarla a su plenitud.
Este discurso se basa en la descalificacion previa de la identidad
del otro, en la imposibilidad de reconocerlo como dotado de
derechos y, por lo tanto, de considerarlo salvaje, barbaro y, en
tltima instancia, enemigo. Podemos decir que la hipérbole de
la hospitalidad absoluta que conduce al colonialismo ha sido
la norma de la civilizacién occidental durante siglos y, en cierta
medida, sigue siéndolo. Sin embargo, a partir de la crisis de la
forma Estado nacién®, la hipérbole sigue una direccién diferente,
como ya hemos senalado anteriormente. Hoy en dia, el tema
de la hospitalidad es principalmente el tema de las migraciones
y el control de las fronteras. Después de haberse apropiado y
devastado pueblos, territorios y culturas en todos los rincones
del mundo, Occidente invierte el rumbo y modifica en conse-
cuencia su discurso sobre la hospitalidad. El extranjero ya no
debe ser educado en las costumbres occidentales para sacarlo de
su retraso evolutivo —ya sea histdrico, cultural o biolégico—; al
contrario, debe ser identificado, examinado y controlado para
comprender los «motivos de su visita» y, en su caso, devolverlo
a su territorio de origen si estos motivos no coinciden con el
interés nacional. Por lo tanto, el extranjero solo puede ser acogido
si sirve, de alguna manera y segtin el deseo absoluto y arbitrario
del anfitrién, a los intereses nacionales. También en este caso,
senala Derrida, el discurso mds reaccionario y antiinmigracién,
e incluso racista, nunca es un discurso explicitamente contrario
ala hospitalidad, sino siempre una declinacién especifica de esta
que se sittia en un momento dado de su extensién hiperbélica

* Derrida, en el seminario, toma en consideracién la segunda parte de Aren-

dt (2017, 147), que expone la tesis sobre el declive de la forma Estado
nacién como una de las causas del origen de la Primera Guerra Mundial.



88 | Fabio Tesorone

(Derrida 2021, 183). La complicidad entre los discursos y las
politicas nacionalistas de la contemporaneidad con la hipérbole
de la hospitalidad se hace maximamente evidente en dos casos.
El primero es el que Derrida denomina en el seminario la
l6gica de la «Zona» o del «Enclave». Estas figuras son modelos
operativos que se desarrollan fractalmente en diferentes niveles
en las comunidades politicas modernas y antiguas. La divisién
entre el centro metropolitano y las periferias (banlieue), la ges-
tién de las minorias étnicas dentro de un Estado de confesién
religiosa, lengua o cultura mayoritaria diferente’, los regimenes
de apartheid, son todas formas de un método de separacién
interna y de produccién de lo que Derrida llama una «bisagra
en el enclaver. El huésped es conducido, o ya se encuentra,
en el corazén de la casa y del territorio nacional que lo acoge,
pero al mismo tiempo es marginado en su interioridad. El es
excluido sin ser expulsado, es decir, no permanece adentro
de la casa del anfitrién mds que para desempenar funciones
especificas y subordinadas. Por lo tanto, estd aislado, castigado,
marginado, pero sigue presente y a disposicién, sometido al
mando del duefio de la casa. En este sentido, el dueno de la
casa convierte al huésped en su rehén, exponiéndolo ademds
al riesgo constante de la «solucién final». De hecho, al ser el

rehén extranjero y carecer de derechos, siempre es el duefio de

Derrida cita el caso de las minorfas musulmanas en el estado ortodoxo ser-
bio en el contexto de su época marcado por las guerras del Golfo. En este
caso, el autor subraya cémo es a partir de la impotencia material y politica
de la ONU, entendida como una federacién kantiana de estados, que se
perpetra la agresion autoinmunitaria. Aunque impotente, la existencia de
un tercero es la tinica manera de concebir la mediacién entre los distintos
sujetos en lucha, hacia el todo o hacia el exterior, y, por lo tanto, en su
defectuosidad y en su vinculo con la cadena de significados de la tradicion
occidental adn por deconstruir, sigue siendo la Gnica perspectiva viable
para la resolucién de los conflictos. Derrida 2021, 258-259.



La hipérbole de la hospitalidad | 89

la casa quien decide interrumpir su supuesta benevolencia y

hospitalidad y poner fin a su visita.

En este caso, la hospitalidad es un derecho del propietario y
un deber del huésped. Sin embargo, teniendo en cuenta el
esquema tradicional hegeliano de la dialéctica senor-siervo, la
relacion de hospitalidad y subordinacion se transforma inme-
diatamente en codependencia®. No existe la identidad familiar
sin el extranjero visitante, que forma parte de la construccién
misma del oikos desde el principio. Desde este punto de vista,
el pasaje siguiente, potencial pero frecuente, de la expulsion
del huésped, debe considerarse siempre como un proceso «au-
toinmunitario». La destruccién del «enclave interno» y de la
«criptar, dice Derrida, es siempre una consecuencia del «odio
a si mismo» (Derrida 2021, 248) y tiene efectos autoinmuno-
légicos: «Cauto immunologique, c’est-a-dire de ce qui, pour
le dire dans le langage de la médicine, de la biologie ou de la
physiologie, détruit sa propre protection, ses propres défenses
immunitaires et donc s’attaque a sa propre propriété, au plus
proche de soi, s'attaquant ainsi lui-méme comme un autre,
comme un “étranger”, voire comme un intrus indésirable ou
un parasite» (Derrida 2021, 254).

Se elimina una parte de uno mismo porque se percibe como
extrafia y contaminante, pero al hacerlo se pone en peligro

la vida misma del organismo receptor. Todas las limpiezas

Utilizamos aqui la férmula hegeliana para simplificar, pero deberfa aplicar-
se a los supuestos derridianos que neutralizan toda teleologfa y linealidad
histérica. De hecho, la dependencia especifica entre el huésped y el anfi-
trién, o entre el sefior y el siervo, siempre habria existido, ya que no habria
propiedad ni dominio sin hospitalidad, sin huésped y sin extranjero. No
hay una linealidad dialéctica, sino una relacién diferencial.



90 | Fabio Tesorone

étnicas y los genocidios proceden, en efecto, de un complejo
autoinmunitario que hace imposible convivir con la diferencia
o percibir lo propio, lo intimo, el yo, como algo dividido inter-
namente. La diferencia interna se percibe como una amenaza
a la supuesta pureza del yo. Por esto, la estructura de la Zona/
Enclave/Cripta, y la paraddjica reaccién autoinmune a ella,
forman parte del mecanismo hiperbdlico de la hospitalidad.

Son un fenémeno de hospitalidad.

El segundo ejemplo se refiere al discurso ya canénico de la
derecha occidental contempordnea basado en el argumento
etnodiferencialista. En su primera formulacién, que se debe
a Alain de Benoist/, el etnodiferencialismo se propone como
un intento de distanciarse del biologismo racial que implicaba
jerarquia, dominacién y violencia. El nacionalismo moderno,
por el contrario, deberia afirmar la separacién étnica y cultural
con el fin de conservar y preservar la identidad de todos los
pueblos y todas las naciones. El fenémeno de la inmigracién
seria perjudicial, ante todo, porque corrompe y pone en peligro
las «propiedades» culturales y étnicas de los pueblos implicados,
tanto de los que hospedan como de los que estdn acogidos.
En este sentido, la retérica contempordnea etnodiferencialista
sostiene que para acoger hay que ser ante todo autéctono y
que esto implica la divisién étnico-nacional. Por lo tanto, no
se opone a la hospitalidad, sino que acentta las condiciones
de posibilidad para que esta pueda tener lugar, en consonancia
con las premisas kantianas sobre la separacién y la autonomia

de los Estados nacionales. Sin embargo, al no tener en cuenta

7

Véase en particular: De Benoist 1979 y De Benoist 1974. Ademds, para un
andlisis del tema en relacién con el nacionalismo filoséfico, véase Tesorone
2025.



La hipérbole de la hospitalidad | 91

las diferencias histéricas y politicas entre naciones, pone en el
mismo plano a antiguos imperios coloniales y a Estados que
han sufrido la dominacién extranjera, acabando por convertirse
en un instrumento retdrico para preservar los privilegios de
las naciones occidentales en detrimento del resto del mundo.
También en este caso, un discurso que formalmente afirma la
proteccién de las condiciones de hospitalidad se transforma
hiperbédlicamente en su contrario, es decir, en la negacién de
la hospitalidad real para los individuos y las poblaciones que,
en las condiciones histéricas dadas, deben, en muchos casos,
su propia supervivencia a las relaciones de hospitalidad con

las naciones econémicamente mds avanzadas.

*okk

La hospitalidad pareceria, por lo tanto, avanzar hiperbdlica-
mente hacia su contrario, y esta «ley» tendria una conexién
fundamental con la formacién de las identidades nacionales,
étnicas y culturales, asi como con los discursos nacionalistas.
Volviendo al texto kantiano, recordemos el argumento segin
el cual, segtin Kant, todo derecho a la hospitalidad, ademds
de ser el cumplimiento inevitable del 7us civitatis y del ius
gentis, derivaria de la «naturaleza» de la tierra, como lugar
originalmente deshabitado, como lugar de trdnsito, como
lugar no propietario y, por lo tanto, comun. Este argumento
remite directamente a los andlisis de Derrida durante los
cursos dedicados al tema del nacionalismo en el cuatrienio
1985-1988. En particular, las lecciones dedicadas a Chora y
a la obra de Nicole Loraux (Loraux 1981), que insisten en
los textos platénicos (7imeo y Menéxeno). Chora seria conce-
bida por el texto de la metafisica como un elemento a la vez

sacrificial y fundacional para la definicién de toda comunidad



92 | Fabio Tesorone

politica nacional, es decir, de todo ghenos. En el Timeo, Chora
se define como materia primordial indeterminada, matriz,
madre-tierra, receptdculo, «lo que acoge sin dar», es decir, el
lugar primigenio donde injertar las formas ideal-tipicas (Eidos).
Solo a partir de este sustrato informe y absolutamente receptivo
—absolutamente hospitalario— es concebible para Platén algo
como la fundacién cosmoldgica y epistemoldgica del Zimeo.
Derrida subraya, sin embargo, que esta escena tan conocida
del Zimeo se repite tanto en el propio texto platénico cuando
aborda el tema de la fundacién de la polis, como en todo el
texto de la tradicién filoséfica occidental, que cada vez que
necesita pensar la propiedad y la fundacién institucional no
puede evitar hipotetizar un sustrato infinitamente apropiable®.
De hecho, la antinomia de la hospitalidad, en su punto quizd
mds profundo, reside precisamente en la coincidencia paradédjica
entre la inapropiabilidad y la apropiabilidad absoluta. Kant
debe pensar la tierra como un espacio comun inapropiable
para articular una estructura del derecho que prevé la divi-
sién propietaria de la tierra en Estados nacién mutuamente
visitables, al igual que Platdn tuvo que imaginar Chora, el
espacio neutro y desprovisto de todo lo propio, por lo tanto,
inapropiable, para codificar un Ghenos ateniense autéctono y
soberano, ya que se instalé sobre la materia virgen primordial
del suelo dtico. La hipérbole de la hospitalidad se caracteriza,
en estos casos, por un constante paso metonimico que trans-
forma las condiciones de imposibilidad de la propiedad en sus
condiciones de posibilidad, que convierte la «tierra comtn»
o la «<madre» en propiedad del Pozes, del Esposo (marido) y

del duefo de la casa.

8

Para profundizar véase Vitale 2024 y Tesorone 2024.



La hipérbole de la hospitalidad | 93

Sin poder repasar en detalle el argumento de Derrida y Loraux
en relacion con el texto de Platén, podemos afirmar que la
extrana naturaleza de Chora, que conduce a los significados
de hospitalidad absoluta, recepcién sin apropiacién o sustra-
to comun, pareceria ser la base 16gico-filoséfica para pensar
cada vez la apropiacién y la fundacién étnico-nacional. Esto
se inscribe coherentemente en la l6gica antinémica de la
hospitalidad, ya que no habria ningtn hogar propio, ningiin
oikos propietario sin un espacio originalmente hospitalario.
Ademis, esta paradoja no solo se referirfa a un hipotético
origen prepolitico de las identidades comunitarias, sino que
estarfa constantemente presente en la redefinicién de todas las
identidades, que para concebirse necesitan acoger al otro para

luego fagocitarlo, apropiarse de él para delimitar sus fronteras.

La nacién, la etnia, la comunidad autéctona son, por tanto,
formas de identidad que nacen y se deconstruyen cada vez
siguiendo la paradoja de la hospitalidad. Desde este punto de
vista, se podria pensar en la existencia de una verdadera hospi-
talidad nacionalista, con sus estrategias retdricas y politicas: el
enclave, la reaccién autoinmunitaria, la diferenciacién étnica.
La deconstruccién, en este sentido, serfa el esfuerzo por invertir
la hipérbole nacionalista, es decir, el esfuerzo por pensar fuera
de la cadena tradicional que vincula la hospitalidad con la

propiedad, el sujeto, la familia y la nacién.

Bibliografia

Arendt, Hanna. 2017. The Origin of Totalitarism. Nueva York:
Penguin Classics.



94 | Fabio Tesorone

Benveniste, Emile. 1969. Le vocabulaire des institutions in-
do-européennes. Paris: Les Editions de Minuit.

Benjamin, Walter. 2021. Paris, capitale du XIXe siécle. Paris:
Collection Passages.

De Benoist, Alain. 1979. «Droit: I'ancienne et la nouvelle».
Les Idées a Uendroit. Pour une ligne de conduite décisive face

a la modernité. Paris: Avatar Edition.

1974. «Contre tous les racismes». Eléments, n. 8-
9: 13-23.

Derrida, Jacques. 2021. Hospitalité, vol. 1, Séminaire (1995-
1996). Paris: Seuil.

1985. Nationalité ex Nationalisme Philosophiques:
mythos, logos, topos, 1985-1986. https://dpul.princeton.
edu/derridaseminars/catalog/v405sj599

Loraux, Nicole. 1981. Les Enfants d’Athénes. L'Invention
d’Athénes, Histoire de ['oraison funébre dans la «cité classique».
Paris: La Haye.

Kant, Immanuel. 2003. Per la Pace Perpetua. Mildn: Rizzoli.

Tesorone, Fabio. 2024. «Proto-nazionalismo e nazionalismo
filosofico. Jacques Derrida alla luce del dibattito storiogra-
fico sul nacionalismo». En Decostruzioni in Corso. Studi
derridiani in Italia, 223-245. Milan: Mimesis.

2025. «Cultural Racism as Metaphysical Racism
Nouvelle Droit’s national-philosophical framework». CR:
The New Centennial Review [forthcoming].

Vitale, Francesco. 2024. «“La razza delle donne”. La “chora” tra
Nicole Loraux e Jacques Derridar. Estetica, studi, ricerche,
vol. XIV: 253-264.



