Instituto de Filosoffa | Universidad Diego Portales
Nuamero 12 | Afio 2025 | ISSN online 0719-0670

El sentido de
la hospitalidad

to

ien

AT TN XS

Pensam
Politico

SR 027,
2]
Y

2
\\»?\l'

2







El sentido de la hospitalidad

Nota editorial. La hipérbole de la hospitalidad.
El sentido de la hospitalidad Hospitalidad absoluta y
Juan José Alvarez Rubio hospitalidad nacionalista
p-5 Fabio Tesorone

p- 79
«En casa»: apuntes sobre la
hospitalidad en Derrida Hacer lugar
y Stiegler Isabel Baboun Garib
Fran¢ois-David Sebbah p. 95
p. 15
La inhospitalidad y el

anticosmopolitismo del presente.
Desde una perspectiva ético-juridica
de corte kantiano

Roberto R. Aramayo

p- 37

La hospitalidad y lo doméstico

Manuela Irarriazabal

p- 49

Poesia contempordnea y
hospitalidad: alojar el dolor, la
incomodidad, lo abyecto
Maria Lucia Puppo

p. 63






Nota editorial
El sentido de la hospitalidad

Lo sabemos, es el fin del mundo. En tiempos de guerras, de
genocidio, de desplazamientos forzados, de odio, de hambruna,
de ecocidio, de explotacién, de devastacién... el mundo ha
llegado a su fin. Noche perpetua, aniquilacién sin reserva, el
mundo se ha ido, ha desaparecido, no hay mds mundo, adids
al mundo. Quién habria pensado que Baudelaire tenia razén
cuando, hacia 1855, auguraba en su cuaderno de notas que

el mundo se acercaba al precipicio:

El mundo va a acabar (...). No digo yo que el mundo
vaya a quedar reducido a los expedientes y al bufo
desorden de las republicas de Sudamérica; que incluso
retornemos al estado salvaje y marchemos a buscar
nuestro sustento con un fusil en la mano, a través de
las ruinas herbosas de nuestra civilizacién (...). La
mecdnica nos americanizard de tal modo, el progreso
atrofiard tanto en nosotros toda la parte espiritual,
que nada de entre las especulaciones sanguinarias,
sacrilegas o antinaturales de los utopistas se podrd
comparar a sus resultados positivos. Yo reto a todo

hombre que piensa a que me muestre lo que subsiste

de la vida (2013, 57).

En estas palabras de Baudelaire resuena ya, como un presen-

timiento, lo que Jean-Luc Nancy pensard mds tarde como el



6 | Juan José Alvarez Rubio

agotamiento del sentido del mundo: «Ya no hay mds mundo:
ni mds mundus, ni més cosmos, ni més ordenacién compuesta
y completa en el interior o desde el interior de la cual encontrar
lugar, abrigo y las sefales de una orientacién (...). Dicho de
otro modo, no hay mds sentido del mundo» (2004, 17). Ni
ordo mundi ni harmonia mundi. El fin del sentido del mundo
no coincide aqui con el khdos de Hesiodo, la muerte de Dios
de Nietzsche, ni la crisis espiritual de Jan Patocka. Se trata
mis bien del abandono del sentido: «Hoy estamos mads lejos:
todo el sentido se encuentra en estado de abandono» (Nancy
2004, 14). El abandono, la puesta en bando (bandon, ban-
dum, band, bannen) es la prescripcion de un poder soberano
de aparecer ante la ley y responder « priori de nosotros ante
ella. Pero el abandono es también destierro, exilio, quedar
expuesto al absoluto de la ley, en la no-ley, es decir, fuera de
toda su jurisdiccién. Segtin Nancy, el estado de abandono del
sentido que es el mundo es la condicién de nuestra épocay de
nuestro pensamiento. Ahora bien, este abandono no es una
anulacién de la inexistencia, el abandonado no deja de ser la
reduccion de la plurivocidad del ser: «El ser no es, nunca ha
sido —si alguna vez ha sido—, mds que el pollikos legomenon,
lo dicho-de-multiples-maneras (...) el ser abandonado se
encuentra finalmente entregado, dejado al pollikos que era, y
del que no es posible decir “el pollikos mismo”, pues no tiene
otra identidad que su falta de identidad, su carencia de ser»
(Nancy 1983, 141-142). En efecto, si el ser se dice pollikos,
segun la célebre férmula de Aristételes en el libro IV de la
Metafisica (to on légetai pollikos, 1003a) (1994, 162), lo mismo
puede decirse sobre el abandono: «Hay abandonos crueles y
abandonos graciosos; los hay dulces, despiadados, voluptuo-

sos, frenéticos, dichosos, desastrosos y serenos. La tnica ley



Nota editorial | 7

del abandono, como la del amor, es la de ser sin retorno y sin
recurso» (Nancy 1983, 141-142).

Es el fin del mundo, lo sabemos. ;Cémo enfrentar entonces
este abandono irreversible del sentido? Si Dios ha muerto, si
no hay Salvatore mundi ni ninguna otra instancia trascenden-
tal o significante susceptible de dotar de sentido al mundo,
scémo abrir la via de otro sentido posible? La respuesta ya la
anticipaba Baudelaire: «El mundo va a acabar. La tnica razén
que le permitirfa durar es la misma de su existencia» (2013,
57). Y es que el mundo, sugiere Nancy, es una totalidad de
sentido o, mds precisamente, una «articulacién diferencial de
singularidades» (2004, 123-124) en la que cada ser singular
es otro acceso al mundo en la medida en que pertenece nece-
sariamente a él. Por esto, el mundo es produccién del origen:
puesto que cada singularidad proviene de él, produce su
origen como mundo. El mundo es nacimiento, dehiscencia,
apertura. Aun si, paraddjicamente, la posibilidad de hacer
un mundo supone y conserva, como su condicién misma,
la negacién del mundo, esto es, aquello que el propio Nancy
denomina lo «<inmundo»: «El mundo del sentido finaliza hoy
en lo inmundo y en el no-sentido» (2004, 24). Mientras el
mundo es una estructura ordenada y armoniosa (el cosmos
de Her4clito a los estoicos), lo inmundo es lo monstruoso, lo
informe. En efecto, si el mundo, ese trasto solo y abandonado,
se ha convertido en inmundus, en no-mundo o en lo que no
estd en el mundo, es porque «ha perdido su capacidad de hacer
mundo: parece haber ganado tinicamente la de multiplicar,
con la potencia de sus propios medios, una proliferacién de lo
inmundo» (Nancy 2002, 16). Segtin Nancy, esta proliferacién
de lo inmundo es obra de la globalizacién como «supresién de

toda forma-mundo del mundo» (2002, 53). La globalizacién



8 | Juan José Alvarez Rubio

es la reduccién del mundo a una esfera cerrada, un globo o
una aglomeracién indiferenciada de mercancias, capitales,
informaciones, construcciones y destrucciones, poblaciones
segregadas, migraciones masivas, desplazamientos forzados, por
las que «el humanismo desemboca en el inhumanismo» (Nancy
2005, 48).Y es que la globalizacién como expansién planetaria
de la ecotécnica (Nancy 2002, 140) no implica solo un tejido
donde se acumulan y se extienden un conjunto hiperbélico
de elementos técnicos, econdmicos y humanos bajo criterios
de eficacia, control y consumo, sino también, y de manera
mucho mds grave y seria, el proceso de «desvanecimiento de
las posibilidades de formas de vida y/o de fundamento comtn»
(Nancy 2002, 143). Si Foucault (2007) llamaba «biopolitica»
a la prdctica gubernamental de control y regulacién de la
vida natural (zdé) de una poblacién segiin normas de salud,
higiene, natalidad, longevidad, raza, etc., a ojos de Nancy la
biopolitica es hoy una autogestién técnica de la vida: ni una
vida (como bios o forma de vida) ni una politica (como forma

de coexistencia o ser-en-comtin).

Bajo esta perspectiva, ;qué ética o qué politica para resistir al
fin del mundo, a lo inmundo, a lo inhumano, a la expansién
planetaria de la ecotécnica? La creacién ex nihilo de un sentido
del mundo. He ahi lo que la urgencia, la situacién, el contexto
exige de nosotros hoy, aqui y ahora. Crear el mundo, crear
un mundo, significa hacer lo que nos ha hecho a nosotros, a
nosotros en el mundo, nosotros-el-mundo, al nosotros de un
mundo que se pierde y frente a lo cual tenemos el imperativo
de inventar un mundo posible, un mundo mds habitable, mds
acogedor, més hospitalario con los habitantes de este mundo.
La respuesta a la altura de esta exigencia ética de hacer mundo,

de hacer sentido, es quizd eso que, desde la xeniz de Homero,



Nota editorial | 9

el ius hospitii de Cicerdn, el ius communicationis de Francisco
de Vitoria, el cosmopolitismo de Kant, hasta lo femenino de
Emmanuel Levinas y la acogida incondicional del arribante de
Jacques Derrida, y mds all4, se ha pensado bajo el nombre de
hospitalidad. ;En qué medida esta creacién de un sentido del
mundo que somos nosotros es indisociable de la hospitalidad?
Para mostrar este punto, podemos seguir el desarrollo que el
propio Derrida elabora en relacién con la pregunta «c6mo
vivir juntos» en una conferencia pronunciada en diciembre
de 1998, en el marco de un coloquio de intelectuales judios
de lengua francesa, bajo el titulo «Confesar — lo imposible.
“Retornos”, arrepentimiento y reconciliacién». Bastard con

retener este extracto para hacer patente lo que estd en juego:

De cualquier manera, de todas las maneras, hay que
«vivir juntos», realmente hay que hacerlo (...). En las
inflexiones de lo que declaramos aqui como nuestra
lengua, esas instancias del «realmente hay que» del
«realmente hay que vivir juntos», puede tener valores
heterogéneos, y hasta incompatibles. Dos al menos.
Por una parte, el «realmente hay que» puede anunciar
que realmente habrd que vivir malamente juntos, en
el odio o en la guerra —que son también maneras de
vivir, incluso de morir juntos, en el mismo espacio, en
el mismo tiempo, en la desconfianza, la indiferencia o
la resignacién a la fatalidad (...). Pero, por otra parte,
el sintagma «hay que vivir juntos realmente» se puede
dejar acentuar de otro modo en nuestra lengua, y
hacer referencia a un «bien», un «vivir juntos bien»,
que no se limita a cualificar accesoriamente un «vivir
juntos», fundamental o previo. «Vivir juntos» quiere

decir entonces vivir juntos «bien, segtin el bien: no



10 | Juan José Alvarez Rubio

solamente segin una exforia del vivir, del bien-vivir,
del saber-vivir o del arte de vivir, sino segin un bien
de la confianza, del acuerdo o de la concordia. (...)
Por tanto, si alguna ética del «vivir juntos» parece estar
implicada en el uso idiomdtico que de momento me
limito a analizar, es una ética que supone el acuerdo mds
alld de toda condicién estatutaria, no necesariamente
en contradiccién con ella, sino mds alld y a través
de la normalidad del lazo juridico, politico, estatal,
entre dos 0 mds de uno o de unos que son solamente
esposos, conciudadanos, compatriotas, congéneres o
correligionarios, sino que siguen siendo extranjeros,
otros o radicalmente otros. La paz del «vivir juntos»
excede, pues, el derecho, incluso lo politico, en todo
caso lo politico determinado por lo estatal, por la
soberania del Estado. Este «vivir juntos», alli incluso
donde es irreductible al lazo estatutario o institucional
(juridico, politico, estatal), abre otra dimensién en
la misma necesidad, y por eso he hablado del otro,
del extranjero, de una hospitalidad a lo totalmente

otro que desborda la convencién estatutaria (Derrida

2001, 190-193).

Para Derrida, «vivir juntos» no se reduce a una relacién sim-
bidtica (naturalidad, nacimiento, tierra, sangre, nacién) ni a
una relacién convencional (juridico-estatal). «Vivir juntos»,
el imperativo «hay que vivir juntos», «hay que vivir juntos
bien», es una exigencia archiética (hiperbdlica, incondicional
e infinita) que obliga a hacer un mundo posible alli donde el
mundo no logra hacer mundo, alli donde no hay mundo ni

sentido de mundo, alli donde es inhéspito, hostil, inhumano,



Nota editorial | 11

cruel, alli donde el cortejo de guerras, horrores y crimenes
imborrables e inconmensurables produce millones de in-
migrantes, refugiados, deportados, asilados, hambrientos,
violados, mutilados, asesinados, excluidos, expulsados. (Sea
cual sea la manera en que se interprete, las resonancias con
el actual genocidio y desplazamiento forzado en Gaza son
evidentes. En 1998, el momento en que Derrida leia estas
palabras, no omitia referirse a la gravedad de la situacién entre
Palestina e Israel: «Los palestinos y los israelitas no vivirdn
verdaderamente juntos mds que el dia en que la paz (y no solo
el armisticio, el alto al fuego o el proceso de paz) llegue a los
cuerpos y los corazones, cuando se haya hecho lo necesario por
parte de aquellos que tienen poder para eso, o simplemente
que tienen el poder, el poder estatal, el poder econémico o
militar, nacional o internacional, de tomar la iniciativa de
forma ante todo sabiamente unilateral» (2001, 189)). Frente
a las doctrinas de la contrahospitalidad y la retérica de la in-
vasién (Balibar 2022), los dispositivos de inhospitalidad y la
idea de una «democracia amurallada» (Rogozinski, 2024), la
hospitalidad ofrecida a los préximos, los vecinos, la familia o
los amigos, los conciudadanos o compatriotas, pero también
a los extranjeros, los forasteros, los extrafios, los enemigos,
los contempordneos, aquellos que ya no son o que no serdn
jamds, a «cualquier/radicalmente otro», es la posibilidad de
estos mundos, cada uno de ellos singulares, de su composicién
dentro de un mundo comun. La ética de «vivir juntos», de
«vivir juntos bien», la posibilidad de un nosotros, depende, en
tltimo término, de acoger al otro en la propia casa, en el tnico

mundo donde tenemos nuestra morada.

Los articulos de Francois-David Sebbah, Roberto R. Aramayo,

Manuela Irarrdzabal, Fabio Tesorone, Maria Lucia Puppo e



12 | Juan José Alvarez Rubio

Isabel Baboun que hemos reunido con ocasién del presente
namero de la revista Pensamiento Politico desarrollan, desde
dmbitos a la vez comunes y heterogéneos, el imperativo ético
y politico que exige de nosotros, de manera cada vez mds ur-
gente y necesaria, la creacién del sentido de la hospitalidad.
Agradecemos a cada uno de los autores por su valiosa parti-
cipacién. De igual modo, agradecemos a Amanda Olivares,
directora de la revista Pensamiento Politico, y a Aicha Liviana
Messina, directora del Instituto de Filosofia de la Universidad
Diego Portales, por su confianza a lo largo de este proceso.
Finalmente, dedicamos esta publicacién a la memoria de
Francois-David Sebbah, quien abandoné el mundo el 25 de
julio del 2025, pero cuya escritura, en todos sus caminos, sigue

viviendo y ofreciéndonos su hospitalidad.

Juan José Alvarez Rubio
Editor

Revista Pensamiento Politico

Bibliografia

Aristételes. 1994. Metafisica. Madrid: Gredos.
Balibar, Etienne. 2022. Cosmopolitique. Des frontiéres i l'espéce

humaine. Ecrits IT1. Paris: La Découverte.

Baudelaire, Charles. 2013. Mi corazién al desnudo y otros papeles
intimos. Madrid: Visor.

Derrida, Jacques. 2001. «Avouer — 'impossible. ‘Retours’,
repentirs et réconciliation». En Aczes du XXXVIle collogue



Nota editorial | 13

des intellectuels juifs de langue frangaise, Jean Halpérin et
Nelly Hansson (dir.). Paris: Albin Michel.

Foucault, Michel. 2007. El nacimiento de la biopolitica. Curso
en el Collége de France (1978-1979). Buenos Aires: Fondo

de Cultura Econémica.

Nancy, Jean-Luc. 1983. Limpératif catégorique. Paris: Fla-

mmarion.

2002. La création du monde ou mondialisation.

Paris: Galilée.
2004. Le Sens du monde. Paris: Galilée.

2005. La Déclosion (Déconstruction du christia-
nisme, I). Paris: Galilée.

Rogozinski, Jacob. 2024. Inhospitalité. Paris: Cerf.






«En casa»: apuntes sobre la
hospitalidad en Derrida
y Stiegler

Frangois-David Sebbah

Traduccién de Juan José Alvarez Rubio

Jacques Derrida ha deconstruido ejemplarmente los binaris-
mos oposicionales gracias a la paciente puesta en obra de un

pensamiento que «no afirma ni opone». Sin embargo, como

Texto publicado en «Nous». Perspectives Phénoménologiques en Dialogue,
Lucia Argelino y Laurent Perraud (dir.). 2024. Paris: Le Cercle Herméneu-
tique. 159-173. Agradecemos a Philipe Cabestan y Georges Charbonneau
por autorizar su publicacién en el presente nimero de la revista Pensa-
miento Politico.

§  Doctor en Filosofia por la Universidad Paris 1 Panthéon-Sorbonne. Pro-
fesor habilitado de Filosofia en la Université Paris Nanterre. Director ad-
junto del Institut de Recherches Philosophiques (IRePh) de la Université
Paris-Nanterre. Autor de Lépreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et
la phénoménologie (PUFE, 2001), Levinas, ambiguités de laltérité (Les Be-
lles Lettres, 2000), Levinas et le contemporain. Les préoccupations de Iheure
(Les Solitaires Intempestifs, 2009), Quest-ce que la technoscience? Une thése
épistémologique ou la fille du diable? (Encre Marine, 2010), Faire face, faire
visage. Amiens Hopital Nord, dix ans aprés la premiére greffe (Encre Mari-
ne, 2018), L’Ethz'que du survivant. Levinas, une philosophie de la débacle
(Presses Universitaires de Paris Nanterre, 2018), Survies. Quelque tentatives
(Editions d’Ecarts, 2021) y Ses vies d’Afrique (Manucius, 2025).



16 | Francois-David Sebbah

es sabido, la deconstruccién no borra las oposiciones. En
ciertos aspectos, el pensamiento derridiano no deconstruye

las oposiciones mas que complicindolas atin mds.

Respecto de la oposicién «nosotros»/«ellos», puede considerarse
que Derrida la aborda cuando piensa la hospitalidad. Cabe
destacar que no deja nunca de presentar esta oposicién como
«primaria», vale decir, situada mds acd tanto del «sujeto» como
del «<nosotros», de la ipseidad (la forma misma del Si mismo).
La deconstruccién de la ipseidad mantiene un cardcter irre-
ductible: segtin Derrida, solo se comprende la hospitalidad
desde una cierta «originariedad» de la ipseidad y sin que ello
implique nunca su anulacién. Por tanto, en ningdn caso se
trata, para él, de designar como intrinsecamente malo el «en
casa» [chez soi] y sus fronteras ni de llamar a su disolucién.
Tampoco se trataria de pensar ese «en casa» de otro modo que

no sea desde la nocién de ipseidad.

Nos ha parecido que los desafios implicados en la problemdtica
formulacién «nosotros»/«ellos» adquieren una especial relevancia
si se considera la «repeticién» que desarrolla Bernard Stiegler,

asi como los desplazamientos que realiza.

Por tanto, estos breves apuntes tendrdn el objeto —extrema-
damente acotado— de presentar una formulacién derridiana
de la problemitica «nosotros»/«ellos» a partir de la antinomia
de la hospitalidad, tal como Jacques Derrida la formul6 entre
1995y 1997, para posteriormente examinar la «repeticién» de

dicho planteamiento por parte de Stiegler entre 2018 y 2020°.

2

Entre 1995 y 1997, Jacques Derrida imparti6é un seminario en la EHESS
sobre la hospitalidad, publicado recientemente con el titulo Hospitalité,
vol. 1, Séminaire (1995-1996) (Seuil, 2021) y Hospitalité, vol. 2, Séminaire



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 17

La antinomia de la hospitalidad

Comencemos, entonces, esbozando de manera extremada-
mente esquemdtica lo que el propio Derrida denomina la
«estructura formal» de la antinomia de la hospitalidad. Esta

tiene la siguiente forma:

1) La hospitalidad no existe concretamente sino en la medida
en que es cada vez limitada, imperfecta —condicional e incon-
dicionada-y, por tanto, necesariamente excluyente. Esto por

varias razones conexas:

—porque «no se puede acoger toda la miseria del mundo»’:
es necesario preservar un «en casa» precisamente para poder
abrir la puerta. Esta idea puede reformularse, con Derrida,
seguin otro registro tedrico. Hay una legitimidad irreductible
(anterior incluso a la distincién entre lo legitimo y lo ilegitimo,
en el hecho mismo de la existencia) en la preservacién del Si
mismo por el Si mismo (en la cual se inaugura como tal), que
la dimensién propiamente biolégica de la existencia ilustra

como defensa inmunitaria de la clausura circular del Si mismo

(1996-1997) (Seuil, 2022). Como era habitual, Derrida extrajo de este
seminario varios textos que publicé de manera concomitante en distintos
contextos. Véase en particular Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida
d répondre de Uhospitalité (Calmann-Lévy, 1997) que retoma la cuarta y
quinta sesién de este seminario [N. del T.: una versién en espafiol fue
publicada bajo el titulo La hospitalidad. 2000. Traduccién de Mirta Se-
goviano. Buenos Aires: Ediciones de La Flor]. Por su parte, los tltimos
dos libros publicados hasta la fecha por Bernard Stiegler son Quuappelle-
t-on panser? Au-deli de 'entropocéne. 1. Limmense régression (Les liens que
libérent, 2018) y Quappelle-t-on panser? Sortir de I'<Entropocéne». 2. La
lecon de Greta Thunberg (Les liens que liberent, 2020).

Se recordard esta «pequefia frase» de Michel Rocard a propésito de Fran-
cia. Sin embargo, él explicé también que Francia debia acoger toda la parte
que le corresponde de la miseria del mundo.



18 | Francois-David Sebbah

en su finitud, lo cual implica seleccionar, filtrar todo elemento
exterior. Pero este cardcter condicional de la hospitalidad no
puede anular, en su finitud, cualquier frontera filtrante para
abrirse absolutamente y sin condicién alguna a la alteridad sin
autodestruirse (aunque esta condicidn, que se impone ante todo
desde el punto de vista del Si mismo que se expone, tiene un
valor igualmente absoluto desde el punto de vista del extranjero
acogido). En efecto, los derechos, cualesquiera que sean, solo
son efectivos si se inscriben y se circunscriben en su propia
condicionalidad: no hay derecho infinito al infinito. Asi, los
llamamientos a una apertura incondicional, al no sugerir nada
delimitado (y, por tanto, limitado), corren siempre el riesgo de
desaparecer en las palabras sin efecto ni efectividad del alma
bella. En resumen, podria decirse que no hay hospitalidad

sino a condicién de la condicionalidad misma.

2) La hospitalidad no tiene absolutamente ningtin limite, es
incondicional. La idea misma de hospitalidad, considerada
en su punto mds exigente —;y no pierde acaso toda consis-
tencia y coherencia si no se la refiere a este punto?— implica
la incondicionalidad. Derrida despliega aqui una secuencia
de un gran rigor l6gico: si acoger verdaderamente consiste en
acoger al otro como otro, en la medida en que no pertenece
en nada al estar «en mi casa», entonces no debo condicionar
esa acogida a nada, a ninguna condicién previa. No hacerlo
serfa haberlo ya subordinado de antemano a mi mismo: solo
acojo verdaderamente cuando no pongo ninguna condicién a
lo que el otro es, 0 a quién es, e incluso, quizd, a lo que haya
podido hacer. Desde este punto de vista, la hospitalidad es
incondicional o no es. Y el hilo que Derrida desarrolla aqui
le debe mucho al pensamiento de Emmanuel Levinas: el

cardcter propiamente infinito de la llamada del Otro (el «no



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 19

me mates» prolongado en un «ayidame a vivir) no puede
—por definicién— admitir ninguna limitacién, no puede estar
sometido a ninguna condicién. Mi respuesta implica que me
exponga sin limites y sin condiciones: en la medida en que
limito, o condiciono (y eso es precisamente lo que hago),
o subordino esa respuesta infinita a la consideracién de mi
ipseidad primordial (a la autopreservacion del conatus en la
que, no obstante, consisto irreductiblemente, al menos en un
cierto sentido), transgredo el mandato mismo, lo traiciono.
Desde esta perspectiva, la hospitalidad implica necesariamente
que me exponga sin limites a la alteridad del Otro, ella misma
infinita e incondicional (pues ni siquiera debo concederme el
poder de identificar al Otro). La hospitalidad —en la medida
en que la incondicionalidad parece estar intrinsecamente
contenida en su idea— implica, por tanto, la ausencia de toda
consideracién del Si mismo para consigo: es, al menos tangen-
cialmente, sacrificial. Pero, segin la «l6gica» levinasiana, esta
«visitacién» del Otro —potencialmente destructora del Si mismo
en su autopreservacion, en su autoinmunidad primordial— es
también la locura que inaugura el sentido, la «significancia»
propiamente ética de la existencia, para un Si mismo que es

performado en acusativo desde la interpelacién del Otro.

Como puede verse, esta antinomia que mantiene unidas la
hospitalidad condicional y la hospitalidad incondicional es,
desde la perspectiva derridiana, insuperable, no dialectizable.
Tampoco puede, con el Kant de la Crizica de la razén pura,
pretender encontrar una salida cambiando de punto de vista
(como sucede en Kant, donde cada rama de las antinomias
de la razén resulta vdlida segtin se adopte el punto de vista de
los fenémenos o el de la cosa en si). Ahora bien, el esfuerzo

de Derrida consiste en mostrar que esta antinomia, intrinse-



20 | Francois-David Sebbah

camente aporética, es sin embargo fecunda, que puede, en la
préctica, ayudarnos a corregir constantemente las leyes condi-
cionales de la hospitalidad en el sentido de su perfectibilidad,
gracias a la exposicién a la ley incondicional de la hospitalidad
(aunque las leyes condicionales no dejardn de pervertir a la

ley incondicional).

Si bien el seminario de Derrida expone con fuerza esta anti-
nomia, si bien la «formaliza», no deja, al mismo tiempo, de
enriquecerla, o mds bien de «complicarla», haciéndola variar a
través de numerosas lecturas de textos filoséficos y literarios, a
través de la consideracién de diversos contextos culturales, asi
como también al «responder» a la urgencia de las situaciones del
momento presente, de «su» presente. Derrida piensa siempre,
de manera simultdnea, desde la situacién presente y desde los

textos ensamblados unos con otros en cuanto deconstruidos.

Dentro de esta proliferante riqueza, retengamos aqui un solo
motivo (que no era accesible en las pdginas del seminario que
fueron separadas y publicadas de manera independiente antes de
la reciente publicacion péstuma del seminario). Detengdmonos
brevemente en el motivo del enclave’, que Derrida reflexiona a
partir de la imbricacién de ciertas comunidades —espacialmente
situadas— en la ex-Yugoslavia. A//d, en la Yugoslavia dividida,
la guerra civil causa estragos en el mismo momento en que

imparte su seminario (a mediados de los afos noventa).

El enclave, conviene subrayarlo, es también reflexionado en e/
mismo movimiento desde otro alld: el alld de la infancia argeli-

na, de sus comunidades tanto entrelazadas como enfrentadas.

* Sobre la nocién de enclave, véase Derrida, Hospitalité, vol. 1, 244-256.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 21

Derrida escribe: «La historia de la ciudadania en Argelia, y
por tanto de las fronteras que separan a los ciudadanos de los
no ciudadanos, o a los ciudadanos plenos de los ciudadanos
de segunda categoria (...), la historia de esta ciudadania vy,
por consiguiente, del extranjero, tiene una complejidad, una
movilidad, una complicacién de la que, hasta donde llega mi
conocimiento, no hay otro ejemplo en el mundo a lo largo de
la historia de la humanidad» (Derrida 2021, 168).

Derrida piensa siempre, al mismo tiempo, desde la situacién
presente, en textos deconstruidos y entretejidos, y, por asi de-
cirlo, consigo mismo. Pensemos, por supuesto, en Cz'rconﬁsio’n,
pero también en £/ monolingiiismo del otro, un texto publicado
casi contempordneamente con la realizacién del seminario

sobre la hospitalidad.

En el fondo, el enclave es, si no el infierno, al menos lo «ate-
rrador» por excelencia, el terror mismo (Derrida 2021, 252).
El enclave del otro en uno mismo, de uno mismo en el otro.
El otro —por ejemplo, aquel que habita la misma ciudad
que uno— es considerado como una astilla envenenada que
es necesario extraer, aniquilar. Es un adentro en el adentro,
estd mds adentro que todo adentro, es un afuera radical en
el corazén mismo del adentro, que amenaza la integridad
del adentro desde su propia intimidad. En los pliegues de la
invaginacion, adentro y afuera intercambian naturaleza, rol
y funcién, y se amenazan mutuamente, uno siendo siempre
el «afuera adentro» del otro. En el andlisis derridiano —mds
alld de las situaciones histdricas en las que efectivamente unos
son masacrados por otros (y no al revés, al menos en tal o cual

situacién, en tal o cual momento determinado)— la «puesta



22 | Francois-David Sebbah

en abismo»’ parece estructural e indefinida: yo soy habitado
por un otro que me contamina y me corrompe, asi como yo
soy el otro que amenaza y corrompe a un otro —es decir, a un
Si mismo— e indefinidamente, en un terrible ensamblaje de
«mufecas rusas» (al menos asi es como «nosotros» nos vivimos
reciprocamente; y, aqui, la experiencia equivale a la experiencia

misma de lo «real»).

De esta manera, Derrida describe la pluralidad unificada de
las légicas del odio de si, del odio al otro, y de su raiz comtn,
que producen un enclave que parece ser su producto o sintoma
mis ejemplar. En el nivel mds general, estd en juego la lgica
(la alégica, escribe también, porque se trata de una légica de
lo peor y de la destruccién) de la autoinmunidad: un cuerpo
se vuelve contra cualquiera de sus componentes que identi-
fica como extrafio y amenazante; en una carrera loca hacia
lo indemne o hacia la pureza, termina asintéticamente por
autodestruirse (en todos los casos, se experimenta un verdadero

«odio de si» al rechazar algo de si mismo como si fuera otro).

Esta l6gica es determinante de otra, que podria calificarse como
la maximizacién hostil de la pequena diferencia. Si el otro es
siempre amenazante en la medida en que, paraddjicamente,
es el proximo, el demasiado préximo —hasta el punto que
ya siempre se habrd inmiscuido en el corazén del Si mismo
(de lo Mismo)—, entonces se trata, para el Si mismo, de (re-)
marcar la o su diferencia para poder identificarla, rechazarla

y expulsarla. Derrida observa de paso hasta qué punto, en los

Sin embargo, Derrida precisa que la expresion «puesta en abismo» no re-
sulta del todo exacta, pues el movimiento abismal no promete la repeti-
cién estrictamente idéntica de los enclaves: hay tantas maneras diferentes
de enclavar...



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 23

procesos de enclavamiento, la diferencia —siempre identificada
como hostil, amenazante— habrd sido, por asi decirlo, «arzifi-
cialmente» producida dentro de las poblaciones que compar-
tian «inicialmente» mds semejanzas que desemejanzas, y ello
mediante la absolutizacién de diferencias (religiosas, étnicas,

etc.) que eran en su origen sumamente relativas.

Es importante subrayar que, para dar cuenta de la estructura
del enclave, Derrida articula —segtin un gesto de pensamiento
que mereceria ser analizado cuidadosamente y que aqui me
limito a mencionar—la l6gica de la autoinmunidad con algo asi
como una légica del duelo originario: un duelo que no ocurre
de manera contingente en la relacién con el otro al momento
de la pérdida concreta, de la muerte, de seres préximos, sino
que constituye «originariamente», en ciertos aspectos, la
relacién con el otro y, por tanto, al otro como tal. No voy a
seguir aqui este hilo —no obstante, decisivo— de esta idea en
toda su extensién y complicacién. Me limitaré a mencionar
la manera en que Derrida reactiva, de forma implicita, la
distincién entre «introyeccién» e «incorporacién» del otro
muerto en el trabajo del duelo, tal como la tematizan Nicolas
Abraham y Maria Torok (y c6mo el propio Derrida la ha re-
flexionado extensamente en otros textos)®. Para decirlo muy
someramente, en la incorporacién, guardo al muerto en mi de
tal manera que me obsesiona y, por asi decirlo, me consume
desde adentro: incapaz de realizar un verdadero trabajo de
duelo en el transcurso del cual yo mismo me transformaria, al

no negar la pérdida, sino al domesticarla (precisamente gracias

Para la localizacién —y el comentario— de los textos de Nicolas Abraham y
Maria Torok, asi como de las paginas que Derrida les dedica, véase Jacob
Rogozinski. 2005. Faire part. Cryptes de Derrida. Paris: Editions Lignes &
Manifestes. 21 y siguientes.



24 | Francois-David Sebbah

al trabajo de la introyeccién), me deslizo hacia una pendiente
melancdlica, absorbido por el muerto que me habita y que
me aparta tanto del mundo como de mi mismo. A partir de
ese momento, el otro, a la vez perdido y demasiado presente,
me amenaza desde el interior y desencadena inevitablemente
mi hostilidad (me «mata», en la medida en que no dejo —o
no logro— acabar con él). En Derrida, la relacién con el otro
parece estar situada bajo el signo de un duelo «originario» y,
por tanto, estructuralmente habitada por el riesgo de una «in-
corporacién» destructiva (destructiva tanto del S{ mismo como
del Otro). Segtin esta légica del duelo originario, la estructura
espacial del enclavamiento —que no es para nada accidental en
la relacién con el otro— parece remitir, como su verdad secreta,
enterrada, enigmdtica, a la cripta: esa tumba subterrdnea, oculta
en lo mds profundo de toda ipseidad (individual, pero también
colectiva, por supuesto). La espacialidad del enclave remite asi
a la temporalidad de la cripta —que adopta tangencialmente
la forma de la fosa més que de la tumba propiamente tal’-y
constituye la ipseidad misma, la relacién misma con el otro, y,

en cierto sentido, al otro mismo.

Quizé lo mds aterrador de todo es que la forma de este proceso

de enclavamiento se asemeja inquietantemente al proceso de

Derrida se ve particularmente impactado por el descubrimiento de fo-
sas comunes en la ex-Yugoslavia, hallazgo que menciona y comenta en
su seminario. Estas terrorificas situaciones expresan el punto de méxima
intensidad —y, por tanto, la verdad— de ese proceso mediante el cual un
«Si mismo» colectivo (étnico, etc.) intenta purificarse del otro, percibi-
do como una amenaza de destruccién alojada en lo mds intimo de si.
Esa obsesién por un otro que me contamina y me consuma desde dentro
desencadena, inevitablemente, la aterradora pulsién de destruccién de ese
otro (que en definitiva no puede distinguirse verdaderamente de la pulsion
de autodestruccién). La fosa comtn es la verdad hiperbélica del enclave
mismo, la estructura constitutiva del «S{ mismo» como tal.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 25

substitucion en Levinas, es decir, a la ética misma (en lo que
respecta a la santidad®). En efecto, Levinas no llama en ningtin
caso substitucion al poder que tendria un sujeto de ponerse
en el lugar de otro (por ejemplo, para compartir o aliviar su
sufrimiento). M4s bien, denomina substitucién a la llamada del
otro que me habrd ya siempre puesto intimamente en cuestién
en mi quietud de ser, suspendido. Esta llamada, ante la cual
estoy absolutamente expuesto, me habrd ya siempre fisurado
o desgarrado en lo mds intimo, como una astilla bajo la piel:
la exterioridad mds radical es entonces mds interior que toda
interioridad, un toque de locura o una obsesién en el corazén
del Mismo, un trauma que inaugura al S{ mismo como mala
conciencia (para-el-otro). De la substitucion al enclave, del perro
al lobo. Sin embargo, en las numerosas pdginas que Derrida
dedica al concepto levinasiano de substitucién en el seminario
sobre la hospitalidad, curiosamente no subraya esta enigmdtica
proximidad —a/ menos formal— entre lo que él mismo denomina
enclave —que remite a la cripta y, asintéticamente, a la fosa—y
lo que Levinas denomina substitucion’.

El punto de vista adoptado —desde donde se conducen la
descripcién y la reflexién, tanto en Derrida como en Levinas—

es ya siempre el del «Si mismo», pero también (de manera

Véase el cuarto capitulo de De otro modo que ser o mds alld de la esencia,
titulado «La substitucién». 1987. Traduccién de Antonio Pintor Ramos.
Salamanca: Sigueme. 163 y siguientes.

Habria que —aunque esto implicarfa otro trabajo— estar atentos a la manera
en que, al interior de la elaboracién derridiana, se entrelazan dos hilos
profundamente heterogéneos: por un lado, aquel que despliega la secuen-
cia levinasiana de la substitucion y la exposicion a lo Absolutamente Otro;
y» por otro, aquel que, informado por la lectura de numerosos textos de
la tradicién psicoanalitica, construye el esquema del «duelo originario».
Estos dos hilos dan lugar a los fantasmas y se exponen, por asi decirlo, al
riesgo de la melancolia, pero lo hacen de manera muy distinta.



26 | Francois-David Sebbah

irreductible, pero no tnicamente) el del egoismo «legitimo.
Es lo més aterrador, aunque no solo lo mds aterrador, pues ese
«en casa» se vuelve ya enclave, mds acd de lo legitimo y de lo
ilegitimo: solo soy yo en el subterraneo de mi «casa», en su dulce
calor. Esto es lo que impone negociar (con) lo incondicional (y
que exigiria la borradura sacrificial del S{ mismo, la santidad).
Por eso, Derrida también escribié que «la autoinmunidad no es
un mal absoluto» (Derrida 2005, 182). No es un mal absoluto
si amenaza siempre con volverse enclave-cripta-fosa comin
(es decir, el mal absoluto) —riesgo estructural que la compro-
mete efectiva e ineluctablemente con el mal-y, sin embargo,
es precisamente ese mal lo que estructura el «en casa» como
tal, un «en casa» que, por lo demds, es lo tinico que permite

la apertura, o mds bien la exposicién al otro, su venida.

Visto asi, tres alternativas son posibles: enclavado en el otro
amenazante, enclave en el otro amenazado, amenazado por
el otro enclavado. Los tres como un torbellino indefinido y

mortifero.

¢Qué tipo de ritmo o de movimiento podria romper el circulo
de ese torbellino mortifero? El de la locura de lo incondicional:
remitiéndose, por tanto, a la otra rama de la antinomia de la
hospitalidad. El gesto levinasiano proporciona ejemplarmente
su forma'®: es el sinico que convierte el enclave en substitucion;

Precisemos que el didlogo con el pensamiento de Levinas estd presente
desde el inicio hasta el final del seminario; de hecho, el volumen 2 consiste
en gran parte en una meditacién sobre la nocién de «substitucién» en el
sentido de Levinas (en una lectura cruzada con textos de Louis Massignon
que abordan esta misma nocién). Antes incluso de abordar directamente
la cuestién de la «substitucién» (nocién central de De otro modo que ser o
mas alld de la esencia), Derrida comienza el segundo afio de su seminario
senalando que Totalidad e infinito «sigue siendo un inmenso tratado de la



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 27

0 finalmente, el tinico que intenta hacerlo verdaderamente, por

ast decirlo, con todas sus fuerzas.

Y, sin embargo, hay que negociar con lo incondicional como
tal para preservar el «en casa» legitimo, y que corre inevita-
blemente el riesgo de volverse en enclave (Derrida no deja
de subrayarlo). Si hay que perfeccionar indefinidamente la
hospitalidad, y asi frenar, e incluso neutralizar, el torbellino
perverso de la autoinmunidad desbocada en una légica de lo
peor, con el fin de substituirla por una hospitalidad practicable
(aunque, ciertamente, ineluctablemente marcada por la condi-
cionalidad), es un movimiento pendular del que no se puede
pretender escapar: aquel que conduce desde una rama de la
antinomia de la hospitalidad hacia la otra. Esto quiere decir
que la posibilidad del mal absoluto (de la fosa) es estructural;
no puede ser eliminada de una vez por todas —de ahi la lucidez
pesimista que tifie inevitablemente el pensamiento derridiano
(como también el pensamiento levinasiano''). Pero también
quiere decir que la experiencia de la «substitucién», en el sen-
tido de Levinas, es también estructuralmente constitutiva de
la «existencia humana»; que incluso en las horas mds oscuras
puede mantenerse la esperanza (lo que remite, tanto en Levinas
como en Derrida —aunque de modos distintos— a la figura del

mesias): de la ética, si la hay (diria Derrida).

hospitalidad» (Derrida 2022, 25), o incluso que, segtin Levinas, la hospita-
lidad no es una regién de la ética, sino «la ética misma» (35).

No olvidemos la «dura realidad» (jsuena como un pleonasmo!) que figura
en las primeras lineas del prefacio de Levinas a Totalidad e infinito (2002,

47-50).



28 | Francois-David Sebbah

Stiegler y Derrida

En Quappelle-t-on panser??, Stiegler «retoma» la problema-
tica derridiana de la hospitalidad. Para contextualizar esta
«repeticién», recordemos la intuicién central desarrollada
por Stiegler: todo su esfuerzo, prolongando a Derrida en
una fidelidad infiel, ha consistido en designar las prétesis
técnicas como absolutamente —«radicalmente»— constitutivas
e intrinsecamente ambivalentes. Radicalmente constitutivas
de la individuacién tanto individual como colectiva, y cons-
titutivas también de la relacién misma entre lo individual
y lo colectivo (lo que denomina «prétesis», «organologia»,
«farmacologia» y después «exosomatizacién negantropoldgi-

ca»'?). ;Cémo aborda Stiegler la cuestién del «en casa» y de la

2 Panser [curar] y penser [pensar] se coimplican entonces como pa/enser. Los

andlisis que siguen se apoyan en el quinto capitulo del segundo tomo, ti-
tulado «La interrupcidn del trabajo noético y la puerta de la “casa’™ (259),
y mds particularmente en la pdgina 291 y siguientes, que se centran en el
pensamiento derridiano del «en casa» y de la hospitalidad.

En el primer tomo de La técnica y el tiempo (1. El pecado de Epimeteo.
2022. Traduccién de Beatriz Morales Bastos. Madrid: Hiru), Stiegler fun-
damenta la idea de que el Dasein estd ya siempre constituido por un «ya
ahi» protésico que, precisamente, le da un porvenir (este gesto de pensa-
miento se extiende desde el Heidegger de Ser y tiempo hasta el Derrida
de la «archiescritura»). En textos mds tardios, reformula el pensamiento
de la prétesis en un pensamiento sobre la organologia (inspirdndose en
gran medida en Canguilhem y, en cierta medida, en Leroi-Gourhan), que
tiende a debilitar la frontera entre los drganos corporales, las herramientas
artificiales y los dispositivos sociales. Estos tres érdenes «convergen» con-
juntamente en el «siempre ya» de una relacién de coindividuacién (¢f De
la misére symbolique. 2. La catastrophe du sensible. 2005. Paris: Galilée).
Cabe senalar que este nuevo gesto de pensamiento preserva, por supuesto,
el cardcter constitutivo de la técnica, en adelante descrita en los términos
de la organologfa. En sus textos mds recientes (¢f. ;Quappelle-t-on pan-
ser?), Stiegler radicaliza este movimiento describiendo el régimen técnico
como el «siempre ya» de una «exosomatizacién» (cf: Lotka, de quien toma
prestado el término): es decir, una produccién de objetos inorgdnicos ex-
teriores al cuerpo y, sin embargo, andlogos a los 6rganos endosomdticos.



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 29

hospitalidad tal como Derrida la formula? De nuevo, porque
ambos ya habian discutido sobre la hospitalidad en Ecografias
de la television. Stiegler retoma la cuestién de la hospitalidad
a partir de la urgencia de la situacién presente: por ejemplo,
los «chalecos amarillos», que ven destruida su localidad y se
rebelan; por ejemplo, los desplazados climdticos que pierden
su «en casa». De ahi su preocupacién por la legitimidad de
este sentimiento de revuelta y su inquietud frente a ciertos
efectos posibles como el populismo o la busqueda de chivos
expiatorios (el resentimiento identitario), que no dejan de

atormentar a Stiegler.

Lo que Stiegler parece constatar —con y gracias a Derrida— es
que no hay un S7 mismo sin un «en casa»; que esta es una de
las implicaciones decisivas de lo que significa habitar (pero

no la dnica).

Habitar supone siempre un lugar, una localizacién, una localidad
en el espacio: la individuacién es espacializante-localizante, y
lo es ante todo en sentido literal (para serlo en todos los otros
sentidos que se quiera: individuacién de un psiquismo, de un
Estado, de una nacién que implica una memoria compartida,
etc.; siempre se trata, antes que todo, de una cuestién de «loca-

lizacién»). Y la «exosomatizacién», o simplemente la prétesis,

La exosomatizacién es calificada como «negantropolégica» cuando se opo-
ne a la impronta destructiva del ser humano técnicamente constituido
sobre el planeta Tierra. Desde este punto de vista, cabe recordar que los
dispositivos técnicos —cualquiera sea el momento de la elaboracién stie-
gleriana— son considerados como pertenccientes al pharmakon, en cuanto
tal, irreductiblemente ambivalente (puede destruir o curar, salvar). La pro-
blemdtica farmacolégica se manifiesta verdaderamente en el trabajo stie-
gleriano a comienzos de los anos 2000 (cf. Prendre soin de la jeunesse et des
générations. 2008. Paris: Flammarion).



30 | Francois-David Sebbah

es siempre ya —de manera ejemplar— aquello que localiza.
Inicialmente, la casa, o incluso antes de la casa, la habilitacién
del refugio: Stiegler recuerda que el llamado «sin domicilio
fijo» (en realidad, sin domicilio alguno) sufre... por no poder
acoger, razén por la cual habilita de antemano la zona donde
habita tanto —y quizd mds— para acoger que para protegerse
(la llamada «Jungla de Calais» da testimonio de ello). Pero la
«exosomatizacion», o la prétesis, es también lo que disloca
la localizacién: pensemos, por ejemplo, en la defeccién del
lugar en la produccién industrial (vemos los mismos «centros
urbanos» en todo el mundo) o en la globalizacién (més que la
mundializacién), en las redes fisicas y virtuales, asi como en las
reacciones tdxicas que suscita (las «burbujas identitarias» en
las redes sociales). El credo stiegleriano no es refutado jamds:
se trata de denunciar (y de curar) esas patologias que nos
destruyen y nos hacen sufrir, pero no de denunciar la técnica
como tal, puesto que no somos sino «técnicos», no estamos
més que técnicamente construidos —la salvacién, si la hay,
vendrd también por ahi, desde ese «<no-nosotros» (la prétesis)

€n «nosotros», COmo «nosotros».

Lo extrafo —al menos lo que habria que reflexionar— es que
Stiegler «retome» exactamente la problemadtica del «en casa»
tal como la formula Derrida, pero como «en otro tiempo,
es decir, cuando dialogaba con él. Parece validarla, por asi
decirlo, designarla como la descripcién correcta, como aquella
que es exacta e irreductible, la que entrega los términos y la
problematica del «ellos»/«nosotros». Sin embargo, toma un
camino totalmente diferente, adopta un ritmo completamente
distinto para «encontrar una salida», para «evitar el riesgo de
que la negatividad del enclave (la enfermedad autoinmune,

la destruccién de si y del otro) predomine, para «evitar» el



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 31

riesgo de que el pharmakon (la ambivalencia irreductible del
«en casa», que a la vez preserva y mata de antemano) se incline

hacia el lado mortifero.

A decir verdad, este camino completamente diferente siempre
estuvo presente en el corazén mismo de su elaboracién; siempre
constituy6 una distancia, su mayor distancia con respecto a
Derrida. Una distancia que aqui se anuncia bajo los nombres
de Deleuze y Guattari (Stiegler 2022, 293) y que remite, mds
profundamente atn, a Simondon. Para aproximarnos rdpida-
mente a ello, digdmoslo asi: en Gltima instancia, a pesar de
todo, quizd Stiegler no piensa (;0 no solamente?, ;o no ante
todo?) en los términos de la ipseidad y de la alteridad lega-
dos por Derrida —quien también le legé la descripcién de la
forma de sus relaciones—, sino mas bien en los términos de la
individuacién psiquica y colectiva (Simondon 2015)". ;Y eso
lo cambia todo! De entrada, la axiomadtica de la problemdtica

se articula de una manera completamente distinta.

También hay, si se quiere, un gesto deconstructivo en Simondon
(aunque los simondonianos serfan sin duda reticentes ante tal
formulacién). Simondon «deconstruye» el hilemorfismo y los
binarismos en general. Pero la manera derridiana de deconstruir
no borra (incluso si no busca reconducir lo deconstruido); no
tiene la ilusién de «/iberarse» de aquello que deconstruye o al
menos rechaza el gesto de una liberacién integral como un gesto
ilusorio. La manera simondoniana de deconstruir, en cambio,

produce tal liberacién: en cierto sentido, todo individuo es

4 Se trata de la tesis doctoral de Simondon defendida en 1958, y publicada

unificadamente bajo ese mismo titulo (Lindividuation a la lumiére des no-
tions de forme et d’information. 2005. Grenoble: Editions Jérome Millon).



32 | Francois-David Sebbah

provisorio, una estabilizacién precaria dentro de un devenir de
individuacion, sobre un fondo de metaestabilidad, y siempre
estd en relacién con un fondo como carga preindividual que
permite a la vez compartir dentro de un colectivo (por con-
tacto continuo con, extraida de la napa de, lo preindividual) y
compartir con los objetos técnicos, que también se individtian
segtin el mismo proceso o procedimiento; los objetos técnicos
con los que, entonces, ya siempre «compartimos». Por eso,
Simondon rechaza la problemdtica de la alteridad del robot,
esa idea de que el robot seria «totalmente otro» con respecto
al ser humano, que lo enfrentaria y lo amenazaria (pues ese
temor a lo radicalmente extrano presupone, por lo demis,
que «nosotros» proyectamos una suerte de antropomorfismo
mediante el cual le atribuimos al robot intenciones (jmalas!)
que en verdad son nuestras). Para Simondon, las «<mdquinas»
en general no pertenecen jamds al dmbito de lo totalmente
otro: nos coindividuamos conjuntamente, humanos y objetos
técnicos, nos diferenciamos (por «reinos», «especies» e «indi-
viduos»), nos individuamos cada uno y de manera colectiva,
siempre ya, a partir de lo compartido —es decir, a partir de lo
no compartido (la indiferenciacién de lo preindividual)—y en

el contacto permanentemente sostenido con ello.

El pensamiento de Simondon es un pensamiento del proceso,
del devenir, de la individuacién, de lo preindividual siempre
mantenido (no como peligro de disolucién en lo indeterminado,
sino como potencialidad), a través del cual las individuaciones
de los colectivos y de los individuos humanos se coproducen
siempre ya con 'y por las individuaciones técnicas. Desde este
punto de vista, la articulacién de lo humano con el orden de
los dispositivos técnicos 7o puede representar una dificultad

tedrica ni practica y, mds generalmente, la relacién con el otro



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 33

(tanto humano como no humano) nunca se plantea como un
problema y ain menos como una aporia (segin la férmula
bergsoniana, no puede tratarse mas que de un falso problema).
No hay un verdadero encuentro con el otro ni tampoco un
trauma del otro, sez cual sea (humano, no humano...): venimos

ya siempre juntos, compartimos. ..

Derrida, en cambio, deconstruye manteniendo —siempre— la
dualidad al interior de la contaminacién deconstructiva: no
para borrar la frontera entre el «en casa» y el afuera, entre
ipseidad y alteridad (incluso si estoy destinado a lo totalmente
otro e incluso si aquello estd «en» mi, jprecisamente para que
esto mismo pueda «tener lugar»!). La contaminacién no es
borradura. Derrida piensa desde el par ipseidad/alteridad
—por ejemplo, la hospitalidad incondicional y el torbellino
«infernal» del enclave—, y no desde la individuacion y el devenir.
Definitivamente, Derrida y Simondon no piensan en la misma
deconstruccién. Stiegler, por supuesto, piensa al menos tanto
desde la fuente derridiana como desde la fuente simondo-
niana: piensa desde la irreductibilidad del «en casa»; piensa
la prétesis técnica en la medida en que contamina siempre
ya lo «propio», etc. Pero este camino, el camino derridiano,
el camino aporético por excelencia, el camino de la aporia,
spermite «encontrar una salida»? ;Acaso no implica mds bien

habitar en la aporia?

Y quizd para Siegler esto no es «soportable», o al menos no es
lo conveniente, en el momento en que denomina la «urgencia
antropocénica» (ese momento que es el nuestro hoy, ese mo-
mento en que es necesario pensar mds fuertemente que nunca
en el actual «antropoceno»). Que la aporia no sea puramente

negativa, que sea fecunda —segiin el camino derridiano— parece



34 | Francois-David Sebbah

insuficiente para un Stiegler que, en ciertos aspectos, estd en

busqueda de un camino de salida, de una «solucién».

Pero ;son estos dos hilos (y que llamaremos, por facilidad, el
hilo derridiano y el hilo simondoniano) compatibles: ;No hay
acaso un punto de tensién, guizd contradictorio, en el texto
de Stiegler? ;Se sigue pensando la irreductibilidad del «en
casa», la ambivalencia irreductible de la localidad, la antinomia
misma de la hospitalidad —la hospitalidad misma— «dentro» de
la segunda linea, la linea simondoniana? ;Permite esta tltima
salir, evitar el riesgo de toxicidad, o al menos impedir que
ese riesgo (la relacion con el objeto téenico, la relacién con el
otro humano) derive hacia lo téxico, que lo t6xico predomine
inevitablemente? ;O bien pierde aquello que estd en juego en el
momento preciso en que conjura ese riesgo, y no logra con-
jurarlo sino a costa de esa pérdida (jaunque, por supuesto, el
texto de Stiegler se defienda de ello!)? ;Se puede traducir lo
que Derrida designa —la irreductibilidad de la antinomia de la
hospitalidad e incluso la ambivalencia del vinculo inseparable
entre la substitucién levinasiana y el enclave en el corazén de
la ipseidad, del Si mismo— a la lengua de Simondon (o a la
lengua de Deleuze), es decir, a las lenguas teéricas del devenir y
de la individuacién que suponen mantener un vinculo con un
fondo de indiferenciacién compartido y anénimo? ;Es posible
hacerlo sin perder ese nudo sangrante de la aporia? ;Y perderlo
serfa acaso despertar por fin de una larga pesadilla’ (poblada

de enclaves y de fosas comunes, cuya posibilidad sigue siendo

isEntonces todo esto no habrfa sido mds que un falso problema debido
a una mala formulacién, a una axiomdtica de pensamiento errénea que
tendrfamos que abandonar y borrar rdpidamente (a saber, la formulacién
derridiana, que deconstruyendo la ipseidad, no deja de hacer de esta lti-
ma el comienzo y el fin, lo irreductible, de lo que debe pensarse ahi)?!



«En casa»: apuntes sobre la hospitalidad... | 35

irreductible a pesar de la experiencia, también atestada, de la
exposicion incondicional al «<no matards», que, por lo demds,
también puede causar espanto)? ;O... serfa lanzarse de cabeza

a una gran ilusién?

Como se puede ver, son varias las preguntas que dejamos en
suspenso. ;No parece acaso que la via propuesta por Stiegler
intenta articular dos decisiones seminales que, en ciertos as-
pectos, son contradictorias entre si? ;No pone asi en peligro
su propia coherencia tedrica? Sobre todo, si hemos de juzgar
—como sugieren los andlisis aqui desarrollados— que estas dos
opciones —la via tedrica y la via descriptiva— se excluyen mutua-
mente y que cada una denuncia implicitamente la insuficiencia
e incluso el cardcter extraviado de la otra, ;podremos alguna
vez disponer de argumentos (ya sean tedricos o descriptivos)
que permitan dar cuenta de una posible superacién de esta
oposicién aparentemente irreductible, o bien que inviten a
decidirse por una en lugar de la otra de un modo que resulte

convincente a cualquier lector razonable y de buena fe?

Digdmoslo de otro modo: puesto que la frecuentacién de
textos filoséficos, puesto que el ejercicio de inscribirse en su
disciplina, invitan en dltima instancia a tener la lucidez y la
modestia de reconocer que, en la medida en que tales posiciones
son consistentes, es decir, portadoras cada una de un poder
singular de esclarecimiento, no se puede pretender elegir de
manera universalmente restrictiva una decisién seminal por
sobre otra. Entonces, no nos queda mds que proseguir el dia-
logo con todas ellas (aqui, Derrida, y tras él Levinas; Stiegler,
y tras él Simondon), para intentar ver un poco mejor la «cosa
misma» (aqui, el «en casa», la hospitalidad...) y, en ese mismo
gesto, ayudar a vivir (quizd).



36 | Francois-David Sebbah

Bibliografia

Derrida, Jacques. 2005. Canallas. Dos ensayos sobre la razén.
Trotta: Madrid.
2021. Hospitalité, vol. 1, Séminaire (1995-1996).
Paris: Seuil.
2022. Hospitalité, vol. 2, Séminaire (1996-1997).
Paris: Seuil.
Levinas, Emmanuel. 1987. De otro modo que ser o mds alld de
la esencia. Salamanca: Sigueme.
2002. Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exte-
rioridad. Salamanca: Sigueme.
Rogozinski, Jacob. 2005. Faire part. Cryptes de Derrida. Paris:
Editions Lignes & Manifestes.
Simondon, Gilbert. 2015. La individuacién a la luz de las
nociones de forma y de informacién. Cactus: Buenos Aires.
Stiegler, Bernard. 2002. La técnica y el tiempo. 1. El pecado de
Epimeteo. Madrid: Hiru

De la misére symbolique. 2. La catastrophe du
sensible. Paris: Galilée.

2008. Prendre soin de la jeunesse et des générations.
Paris: Flammarion.

2018. Quappelle-t-on panser? Au-dela de 'entro-
pocéne. 1. Limmense régression. Paris: Les liens que libérent.

2020. Quappelle-t-on panser? Sortir de I'En-
tropocéne». 2. La lecon de Greta Thunberg. Paris: Les liens
que libérent.



La inhospitalidad y el
anticosmopolitismo del presente.
Desde una perspectiva ético-
juridica de corte kantiano

Roberto R. Aramayo'

Al haberse avanzado tanto en el establecimiento
de una comunidad mds o menos estrecha entre los
pueblos del tierra, hasta el punto de que la violacion
del derecho en un lugar de la tierra repercute en
todos, la idea de un derecho cosmopolita no resulta
una representacion ﬁmnm'om ni extravagante, sino
un complemento necesario del cédigo no escrito del
derecho politico y del derecho de gentes para con los
derechos piiblicos de la humanidad en general, de

suerte que solo bajo esta condicion cabe aproximarse

continuamente hacia la paz perpetua.

IMMANUEL KaNT, Hacia la paz perpetua

§  Doctor en Filosoffa por la Universidad Complutense de Madrid. Profesor
de Investigacién en el IFS del CSIC, donde trabaja desde 1982 como his-
toriador de las ideas morales y politicas, ademds de oficiar durante treinta y
cinco afnos (1990-2024) como editor histérico de la revista Isegoria y fundar
la revista internacional Con-Textos Kantianos. Ha editado en espanol textos
de Kant, Cassirer, Diderot, Rousseau, Voltaire y Schopenhauer.



38 | Roberto R. Aramayo

A finales del siglo XVIII, Kant escribié su ldea para una his-
toria universal en clave cosmopolita (1784), el acta fundacional
de su filosofia sobre la historia, completada por otros textos
fundamentales al respecto como Teoria y prdctica (1793),
Hacia la paz perpetua (1795) o El conflicto de las facultades
(1798). En el Siglo de las Luces late por todas partes la idea del
cosmopolitismo, el sentirse ciudadano del mundo en cuanto
miembro de la humanidad. Baste recordar el Ensayo sobre las
costumbres (1756) de Voltaire o las contribuciones anénimas
de Diderot a la Historia de las dos Indias (1774-1780). En ese
contexto, Kant sugiere hacer una historia filoséfica que permita
rastrear un continuo progreso hacia lo mejor, por muchos
hiatos y reversiones que se puedan detectar en su marcha. Ese
progreso se producirfa gracias a un relevo generacional guiado
por la esperanza de poder mejorar el futuro. El espectdculo
que brinda una visién panordmica de los asuntos humanos en
términos histéricos es tan bochornoso como desolador. Los
destellos de prudencia se ven eclipsados por un penoso balance
del conjunto, que se dirfa urdido por una locura y vanidad
infantiles e incluso por una maldad y un afin destructivos y
pueriles. Para no caer en el desdnimo, conviene buscar en ese
absurdo decurso de las cosas humanas un hilo conductor que

nos permita disenar otro desenlace.

;Cudl es ese hilo conductor que nos permitirfa esperanzar-
nos con otro tipo de horizonte? La implacable persecucién
de una constitucién cosmopolita que regule las relaciones
internacionales e interestatales tal como la constitucién civil
sustituye nuestra robinsoniana y anémica libertad individual
por una colibertad politico-juridica que respeta las libertades
ajenas. Para sustentar la confianza en que nuestro esfuerzo se

verd recompensado, Kant aporta desde la ironia una curiosa



La inhospitalidad y el anticosmopolitismo... | 39

garantia. El partidario del cosmopolitismo se ve respaldado
por una instancia que cabe denominar indistintamente na-
turaleza, providencia o destino y que, a fin de cuentas, es la

propia especie humana.

La hospitalidad es algo que se da por anadidura cual corolario,
puesto que la tierra es una propiedad comun y «originaria-
mente nadie tiene mds derecho que otro a estar en un deter-
minado lugar de la tierra» (Hacia la paz perpetua B 41). Esta
consideracién sirve por si sola para embridar las tentaciones
colonialistas y es xenofobia que desconfia del extranjero por
el mero hecho de serlo. Con todo, el ideal cosmopolita kan-
tiano no rehtye ni mucho menos las diversidades culturales,
pero siempre —afadiria quien suscribe— que no se den
imposiciones que pretendan cambiar los usos y costumbres
locales del pais de acogida o adoptado como residencia mds
estable. No se trata por supuesto de abandonar uno u otro
credo, sino simplemente de no pretender hacer imperar las
propias convicciones en la esfera ptblica y de respetar las
normas establecidas aun cuando conculquen manifestaciones
externas del propio acervo cultural. Hay un par de volimenes
colectivos en espanol cuyas contribuciones pueden servir para
conocer mejor las virtualidades del cosmopolitismo y de la
hospitalidad planteados por Kant. Me refiero a La paz y el
ideal cosmopolita de la Ilustracién (1996), propiciado en su dia
por el bicentenario de Hacia la paz perpetua, y uno algo mds
reciente titulado En busca de la comunidad ideal. Notas sobre
el cosmapolitismo (2019). Encuentro preferible dedicar lo que

sigue a valorar estas nociones en la situacién actual.

No parecen correr buenos tiempos para ninguna de las dos. El

fenémeno de la globalizacién es enemigo del cosmopolitismo.



40 | Roberto R. Aramayo

En realidad, la globalizacién tiende a suprimir las diferencias
entre los pueblos y priman en exceso las relaciones comerciales
que cada parte intenta hacer mds ventajosas para sus propios
intereses. Ahora mismo, incluso esta globalizacién estd viéndose
perjudicada por quienes buscan sacar un mayor beneficio del
comercio internacional, merced a un rebrote de los nacionalismos,
por muy encarnados que se vean en federaciones de un tamano
tan colosal como Norteamérica, Rusia o China, por no citar mds
que tres ejemplos paradigmdticos. Este anhelo expansionista
que pretende fagocitar a los paises de menor tamano era un
peligro denunciado por Kant, quien descartaba un gigantesco
macroestado mundial y apostaba por una federacién cosmo-
polita de pueblos que respetasen mutuamente sus respectivas
idiosincrasias, acatando las reglas del derecho internacional sin
pretender conculcarlas por su poderio militar o econémico y
renunciando a imponer la ley del mds fuerte como tinico modo
de propiciar una convivencia pacifica. El ideal cosmopolita
tendria mayor cabida en una Unién Europea que reivindicara
los valores ilustrados que propiciaron las mejores politicas de
la época moderna o esas redes iberoamericanas que facilitan

relaciones politico-culturales y econdmicas.

En este primer cuarto del siglo XXI se diria que se han invertido
las dos premisas kantianas, imperando el anticosmopolitismo
y la inhospitalidad. El movimiento reaccionario que va con-
quistando gobiernos dista mucho de apreciar una ciudadania
mundial y mds bien reivindica acrecentar la gloria de su propio
terruno, como proclama sir ir mds lejos la doctrina MAGA
(Make America Great Again) enarbolada por Donald Trump.
Aunque tales gobiernos pasen formalmente por las urnas y se vean
respaldados por la victoria en una contienda electoral, gracias

a un hdbil manejo de una engafiosa propaganda que promete



La inhospitalidad y el anticosmopolitismo... | 41

solucionar mdgicamente cualquier problema social habido y
por haber, se caracterizan por no apreciar demasiado las reglas
del juego democrético, empezando por la divisién de poderes
que consagré Montesquieu. El poder ejecutivo pretende asumir
de uno y otro modo las competencias del poder legislativo,
ademds de burlar las magistraturas discolas del poder judicial.
Sus relaciones internacionales tampoco recurren a la tradicional
diplomacia, sino mds bien al chantaje, para salir bien parados
de antemano en cualquier negociacién, o a las amenazas, para
obtener beneficios que no podrian pactarse de otra forma. Su
desempeno del poder es visto inicamente como un lucrativo
negocio para quien ejerza el mando en plaza y su entorno mds
préximo. Esto da pie a querer anexionarse Groenlandia por
una presunta emergencia nacional e internacional, fantasear
con una urbanizacién de lujo en Gaza o explotar las tierras
raras de Ucrania, por lo hablar de los aranceles que se utilizan
para emprender una guerra comercial, cuya tnica finalidad
es convulsionar las cotizaciones en bolsa y subir el valor de la

criptomoneda pro domo sua.

El despotismo ilustrado del siglo XVIII, representado por
monarcas como Federico II de Prusia o Catalina II de Rusia,
pretendié conciliar su absolutismo con las ideas ilustradas,
conjugando los intereses de la monarquia con el bienestar del
pueblo. Incluso recurrié a filésofos como Voltaire o Diderot
para mejorar su imagen. Ahora, sin embargo, una caracteris-
tica muy acentuada del neodespotismo es ser contrailustrado:
se mofa de toda politica con un toque progresista o woke, al
no suscribir el supremacismo inherente a la dicotomia entre
ganadores y perdedores. Solo merecen sobrevivir en medio
del darwinismo social mds exacerbado quienes optimicen

sus intereses a cualquier precio, sin considerar en absoluto



42 | Roberto R. Aramayo

los dafios colaterales directos e indirectos que pueda tener su
depredacién. Si no te da por acaparar sin tasa cualquier tipo
de recursos e incrementar tu patrimonio hasta unas cotas
inimaginables, no mereces que se te considere un ciudadano

de pleno derecho, labrdndote con ello un pérfido destino.

Con esta mirada se voltea del revés el gran precepto kantiano
de no instrumentalizar a nadie, porque lo contrario seria
cosificar a las personas, haciéndolas perder su dignidad para
ser susceptibles de tener un precio, como cualquier mercancia
intercambiable. Los plutdcratas no respetan a quienes carecen
de una fortuna mds o menos considerable, porque padecen
aporofobia o pdnico ante la menesterosidad, como si se tra-
tara de una enfermedad contagiosa. Esto les hace despreciar
igualmente a quienes huyen de la miseria o la persecucién
politica. Estados Unidos retira masivamente permisos de
residencia por multiples motivos, entre los que se cuenta una
presunta defensa de antisemitismo, atribuido a quienes critican
el calvario de la poblacién civil palestina. En cambio, concede
automdticamente un visado a quienes demuestren tener cinco
millones de délares, como si poseer esa cantidad garantizara
que su propietario tiene una conducta intachable y ha ganado
ese dinero honradamente. Solo una saneada cuenta bancaria
puede quebrar la inhospitalidad que los movimientos reaccio-
narios derrochan contra quienes vienen de afuera, propiciando
campos de concentracién para refugiados en paises que cobran

por esa inhumanitaria prestacion.

Junto con esta creciente deshumanizacién, que acaso se vea
incrementada por el multifactorial impacto de la IA genera-
tiva, hay otro rasgo que compete a la ciudadania: suscribir

una nueva servidumbre voluntaria, la cual deja en panales



La inhospitalidad y el anticosmopolitismo... | 43

a la denunciada por La Boétie hace medio milenio. Desde
siempre ha causado perplejidad lo que nos recuerda también
Rousseau en su Discurso sobre el origen de la desigualdad: ;cémo
es posible que unos pocos puedan dominar a una inmensa
mayoria sin grandes conatos de resistencia? Quizd porque no
dejamos de suscribir una subrepticia plutofilia y nos gustaria
tener un sinfin de riquezas, aunque no supiéramos qué hacer
con ellas y nos causaran mds de una preocupacién gratuita.
En cualquier caso, nos hemos convertido en cooperadores
necesarios de nuestra propia manipulacién, al suministrar
nuestros datos personales a quienes los utilizan para moldear
nuestros gustos y aficiones, encerrindonos en la herrumbrosa
jaula dorada de un consumismo compulsivo que nunca puede
darse por satisfecho y que solo incrementa nuestra capacidad
para endeudarnos, cuando lo suyo seria desde luego aprender
a prescindir de lo superfluo y medir nuestro grado de satis-
faccién con criterios muy diferentes, como el de sentirse bien
mostréndonos bastante mds cooperativos y mucho menos
competitivos, puesto que ahi reside sin ir mds lejos la clave del
éxito de la evolucién humana como especie. Mal nos habria
ido si hubiéramos actuado siempre con un egoismo que solo

quiere salirse con la suya.

Este talante autoritario también gusta de cultivar las teorfas
conspiratorias justificando sus desmanes con ellas. Ciertamente,
la conspiranoia no es algo nuevo y cuenta con antecedentes tan
extraordinarios como funestos. Pensemos en los tristemente
célebres Protocolos de los sabios de Sién, donde se documentaba
falsamente una conspiracién judeo-bolchevique (sic) urdida
por la policia secreta del zar Nicolds I, para desprestigiar a los
revolucionarios rusos y justificar los pogromos. En realidad, este

infumable texto plagié una parte significativas del Didlogo en el



44 | Roberto R. Aramayo

infierno entre Maquiavelo y Montesquieu, aunque se cambiaba
por completo el sentido del original, destinado a caricaturizar
al emperador Napoleén III. Pese a que se revel6 publicamente
tan burda estratagema, el éxito de los Protocolos fue maytsculo
y su presunta conspiracién fue dada por buena en multiples
lugares. Hitler estaba convencido de su veracidad y eso contri-
buyé decisivamente a disefiar la solucién final del holocausto
judio. Antes de llegar a eso, su ministro de Ilustracién Popular
y Propaganda presidié una simbdlica quema de libros frente
a la Universidad Humboldt en Berlin. Hoy podemos ver un
memorial que conmemora esta hazafia cultural con estanterfas
vacias, al que acompafan unas palabras de Heinrich Heine,
advirtiendo que alli donde se queman libros a continuacién

pueden quemarse personas.

Trump teme que los estudiantes extranjeros frecuenten las
universidades norteamericanas y pretende socavar a golpe de
talonario su autonomia, porque no se le ve muy partidario
de la reflexidn critica y el pensamiento libre. Su paternalismo
deberia contentar a sus compatriotas, llamados a admitir sin
titubear sus veleidosos caprichos, tal como lo deberia hacer, a
su juicio, el resto del mundo. En estos tiempos poco amigos de
las luces y que tanto se parecen a los de la Repiblica de Weimar,
conviene revisitar esos planteamientos de Kant entre los que
se cuenta su defensa del cosmopolitismo y de la hospitalidad
o su distincién primordial entre los moralistas politicos y los
politicos morales. La politica, escribe Kant en Hacia la paz
perpetua, no deberia dar un solo paso sin rendir previamente
un rendido homenaje a la moral. Una constitucién politica
que no defienda una libertad cuyo limite sea el de las libertades
ajenas, unas condiciones que favorezcan iguales oportunidades

para prosperar segtin la capacidad y el esfuerzo de cada cual,



La inhospitalidad y el anticosmopolitismo... | 45

asi como unas condiciones minimas que impidan depender
de los demds, no suscribiria el espiritu republicano que debe
definirla. Su formalismo ético nos insta a encontrar el criterio
para obrar como si nuestra maxima de actuacién pudiera va-
ler para cualquiera, en cualquier momento y circunstancias.
Véase mi reciente libro E/ talante moral de la ilustracion y sus

correlatos politicos.

Bibliografia

Aramayo, Roberto R. 2025. E/ talante moral de la llustracion y
sus correlatos politicos. Ciudad de México: Consejo Nacional

de Ciencia y Tecnologia.

2025. «Kant como el Einstein del universo éti-
co-politico: una moral cudntica sin un Dios o una divinizada
IAG que juegue a los dados». Estudos Kantianos [EK], n.°
12: e24001. https://doi.org/10.36311/2318-0501/2024.
v12.e24001

2023. Voltaire: la ironia contra el fanatismo.

Barcelona: Shackleton.

2021. «El giro politico del dltimo Kant». En £/
ethos del republicanismo cosmopolita: perspectivas euroame-
ricanas sobre Kant, editado por N. Sdnchez Madrid, J.L.
Villacanas, J. Mufioz, 26-45. Stuttgart: Peter Lang.

2019. The Chimera of the Philosopher King.
Around the Kantian Distinction between Moral Politician
and Political Moralist. Madrid: CTK E-Books / Alamanda.

https://ctkebooks.net/hermeneutica/the-chimera-of-the-phi-
losopher-king/



46 | Roberto R. Aramayo

2019. «Las humanidades y el pensar por cuenta
propia: el papel de la filosofia segiin Kant en £/ conflicto
de las Facultades». En El conflicto de las facultades. Sobre
la universidad y el sentido de las humanidades, editado
por Miguel Giusti, 11-24. Barcelona: Anthropos/Fondo
Editorial Universidad Catdlica del Pera.

2018. «La esperanza kantiana como apuesta moral
del creer en uno mismo. Autoconfianza, autosuficiencia y
autosatisfaccion o las tres dimensiones del concepto kantiano
de autonomiayr. En Construyendo la autonomia, la autoridad
y la justicia. Leer a Kant con Onora O’Neill, editado por
Nuria Sdnchez Madrid y Paula Satne, 270-285. Valencia:
Tirant Lo Blanc.

2018. «Radical and Moderate Enligthtenment? The
Case of Diderot and Kanw. En Philosophy of Globalization,
editado por Concha Rolddn, Daniel Brauer y Johannes
Rohbeck, 315-326. Berlin/Boston: De Gruyter.

2018. «El trasfondo de la filosofia kantiana en el
compromiso politico de Ernst Cassirer (Una presentacion
a su articulo sobre Judaismo y los mitos politicos modernos)».

ILsegoria, n.° 59: 375-390. https://isegoria.revistas.csic.es/

index.php/isegoria/article/view/1029

2018. Kant: Entre la moral y la politica. Madrid:

Alianza.

1996. Rolddn, Concha y Javier Muguerza (eds.).
La paz y el ideal cosmopolita de la lustracion: a propdsito
del bicentenario de Hacia la paz perpetua. Madrid: Tecnos.

Diderot, Denis, 2020. Contra el colonialismo y las tiranias:
contribuciones politicas a la historia de las dos indias, editado
por Roberto R. Aramayo. Madrid: Plaza y Valdés.



La inhospitalidad y el anticosmopolitismo... | 47

Kant, Immanuel. 2023. Hacia la paz perpetua: un diseno filosfico,
editado por Roberto R. Aramayo. Madrid: Plaza y Valdés.

2020. El conflicto de las facultades, editado por
Roberto R. Aramayo. Madrid: Plaza y Valdés.

2013. ;Qué es la Ilustracién? Y otros escritos de
ética, politica y filosofia de la historia, editado por Roberto

R. Aramayo. Madrid: Alianza.

Mendiola Mejia, Carlos y Roberto R. Aramayo (eds.). 2017.
En busca de la comunidad ideal: notas sobre el cosmopolitismo.
Madrid: Guillermo Escolar.

Parra, Lisimaco y Roberto R. Aramayo. 2025. Kant y el (a)
teismo ético. Bogotd: Editorial Universidad El Bosque.






La hospitalidad y lo doméstico

Manuela Irarrdzabal

Si el racismo nos ha ensenado algo, es nuestra
susceptibilidad a demonizar estereotipos y la fea
atraccion de emociones como la superioridad moral,
el miedo, la envidia y el aborrecimiento que ellos
despiertan en nosotros.

YaN1S VAROUFAKIS, Technofeudalism

La compleja reciprocidad simbdlica entre la casa y el Estado’

tiene una larga historia. La comicidad de la toma de poder de

Uso Estado en un sentido holgado, como organizacién politica de un pueblo
o comunidad; no como el constructo moderno de Estado nacién que serd
criticado mds abajo. Los antiguos griegos no tenfan un concepto de nacién
como el que manejamos hoy y la etnia no jugaba un rol relevante en la
conceptualizacién de ciudadanfa. En el caso de Atenas, la distincién fun-
damental era entre los nacidos de padres atenienses y el resto —exceptuando
a mujeres y esclavos, quienes no eran ciudadanos—. Antes de Pericles, era
costumbre que los aristdcratas se casaran con hijas de ricos extranjeros de di-
ferentes etnias, lo que inevitablemente genera una descendencia multirracial.

§  Doctora en Estudios Clésicos por la University College London. Investiga-
dora posdoctoral en la Universidad de Chile. Académica visitante en la Uni-
versity College London. Directora y editora en jefe de Espacio Fronterizo *
Espace Frontiére ® Borderland: Journal of Encounters. Algunas de sus recientes
publicaciones son Anger in Socrates’ Philosophy (Bulletin of the Institute of
Classical Studies Supplements, 2022) y Embodied Cognition and Pleasure in
Ancient Comic Anger (Journal of Philosophy, 2024).



50 | Manvela Irarrdzabal

las mujeres en Las asambleistas de Aristéfanes recae en que, a
pesar de lo que ellas puedan pensar al respecto, precisamente
porque son expertas en la administracién del hogar, no estin
cualificadas para hacerse cargo de asuntos de Estado. En el
Econdmico de Jenofonte, en cambio, es el ciudadano ejemplar
de la democracia (a diferencia del aristécrata que desdena el
trabajo y la producciénn) quien, dada su comprensién de los
asuntos de Estado, puede instruir a su esposa en la correcta
administracién del hogar, un modelo a escala del Estado. La
reciprocidad simbélica, como contrapunto o como prototipo,
opera a distintos niveles, administrativo y jerdrquico, entre
otros. Un aspecto saliente, comun a la casa y al Estado, es la
necesidad de un mecanismo de transmisién de membresia, con
ineludibles complicaciones éticas y técnicas. Por una parte, las
categorias de membresia (parentesco, consanguinidad, nacio-
nalidad, compatriotismo) sufren de revisiones histéricas; por
otra, incluso si desde una mirada conservadora se consideran
estables, sufren de ambigiiedad: ;quién es el padre de Edipo?
¢El que lo abandoné o el que lo recibié sin importarle su
procedencia?? ;Quiénes son sus conciudadanos? ;Los habi-
tantes de Corinto o los de Tebas? Antes de siquiera saberlo,
Edipo es forzado a la extranjeria y vuelto a ser ciudadano en
una nueva tierra de la que él mismo se exiliard para buscar
asilo en su ciudad natal, a la que llevard salvacién y peste. La
peste afecta al resto de la comunidad en tanto que Edipo se ha
vuelto parte de ella a pesar de ser un inmigrante. En este nudo
de paradojas, inherentes a los mecanismos de transmisién de
membresia, el vinculo de hospitalidad es vital, en términos

reales para quienes, como Edipo, las transitan experiencial-

> Para una discusion sobre el tema de los lazos de familia en el Edipo Rey, ver

Butler 2016.



La hospitalidad y lo doméstico | 51

mente, y en términos formales para que las propias categorias
de membresia subsistan y no colapsen al ser confrontadas con
su propia inestabilidad.

Si pensamos en la importancia social de carcter sagrado otor-
gada al vinculo de hospitalidad en la antigiiedad griega, en que
los cognados de xenia eran epitetos para Zeus y para Atenea,
patrona de Atenas y diosa de la estrategia y de la guerra (en
castellano, como en muchas lenguas indoeuropeas, hospitali-
dad y hostilidad tienen una raiz comun), ello se debe en gran
medida a la necesidad de mantener una cierta estructura de
interconexién y reconocimiento mutuo. Tal vinculo, como el
de la amistad, aparece regido por normas estrictas de reciproci-
dad y reconocimiento del honor del otro, que, de ser violadas,
pueden ser invocadas como justificacién de una guerra —Paris
quiebra su deber de huésped y se relaciona eréticamente con
Helena, la esposa de su anfitrién—. El imperativo de recibir
al forastero se inscribe en una articulacién politica en que se
comprende la importancia de reconocer y respetar al otro
para construir una reputacién y una sensacién de seguridad
y orden, a la vez que asegurar una paz duradera con los otros
Estados. El vinculo de hospitalidad sustenta un orden social
que justamente alimenta las categorias de membresia tanto
en el hogar como en el Estado, ya que las suspende, aunque
sea temporalmente, permitiendo una via para lidiar con las

paradojas mencionadas anteriormente.

La reciprocidad simbélica entre la casa y el Estado continta
apareciendo en la discusién acerca de la ética de la hospital-
idad de manera mds o menos explicita. Un ejemplo reciente
es el del ex alto representante y vicepresidente de la Comisién

Europea, Josep Borrell, quien en 2022 sostuvo que «Europa



52 | Manvuela Irarrdzabal

es un jardin. Hemos construido un jardin», agregando que
«la mayor parte del resto del mundo es una selva y la selva
podria invadir el jardin. Los jardineros debieran hacerse cargo
de esto» (EEAS Press Team 2022). La eleccién de palabras
sugiere una evidente valoracién de lo doméstico (el jardin) en
tanto que civilizado (lo opuesto a la selva). Es interesante que
en su intento por explicar que sus palabras no acarreaban una
connotacién «eurocentrista colonial», Borrell aseguré que se
trataba de un uso de la antigua metdfora de la ley de la selva
y de una invitacién al cuerpo diplomdtico europeo a salir a
domesticar la selva ya que construir muros no era la respuesta
adecuada para su contencién (Liboreiro 2022). Dejando de
lado el dejo Aristofdnico en este acto diplomdtico, donde
la metédfora en cuestion hace referencia a un ordenamiento
en el que la supremacia recae en el uso de la fuerza, que es
justamente el legado colonial de Europa atin presente, me
interesa detenerme brevemente en la idea de lo doméstico y

su organizacién en relacion con la hospitalidad®.

El miedo a la invasién al jardin tiene ciertamente trasfondos
racistas, como se ve en el temor a la africanizacién de Europa
o a la caribefiizacién del Cono Sur, y voy a volver sobre esto
mis abajo. Sin embargo, no se puede sustraer el anilisis de la

xenofobia al de sus bases econdémicas y administrativas. Como

El tema de la hospitalidad ecolégica y su relacién con el colonialismo esca-
pa al alcance de este ensayo, pero cabe mencionar, por ejemplo, el proyecto
Hosting Earth, parte del Guestbook Project, dedicado a investigar formas
de entender la hospitalidad, que busca corregir la falta de reciprocidad en
nuestra relacién huésped-anfitrién con la Tierra. Bajo esta perspectiva, es
discutible si la metdfora de la domesticacién de la selva funciona realmente
como referencia a lo civilizado. Si se deja de identificar lo civilizado con el
proyecto colonialista, la opcién mds civilizada pasa a ser la proteccion de la
selva de la invasién domesticadora de los jardineros.



La hospitalidad y lo doméstico | 53

Malik (2022) destaca, el discurso populista antiinmigrantes
se alimenta de la vivencia doméstica de que los recursos (ha-
bitacién, educacion, salud y fuentes de trabajo) son limitados
o insuficientes. Esta experiencia, exacerbada por la creciente
inequidad producto de las politicas neoliberales de los ltimos
cuarenta y cinco afos, ha sido largamente explotada no solo
en el nombre de la xenofobia, sino también en el del »pragma-
tismo» y del «realismo» (Derrida 2005, 7). Pero si prestamos
atenci6n a las consideraciones pragmdticas y realistas, la ironfa
(D’Eramo 2024) e hipocresia (De Haas 2024) es que la migra-
cién, y la indocumentada en particular, es altamente rentable
para el mercado laboral y el empresariado —un ejemplo es la
explotacién de trabajadores indocumentados en la preparacién
de los Juegos Olimpicos Paris 2024, que causé cierto revuelo
medidtico en su momento—. La evidencia (Meaney 2019; De
Haas 2024; Galvez y Fanjul 2025) sugiere de manera consistente
que, tanto en Europa como en Estados Unidos y en Chile, la
poblacién migrante contribuye al desarrollo econémico del
pais que los recibe y que lo que pagan en impuestos supera lo
que reciben en beneficios. Con respecto a la nocién de que
los inmigrantes generan que los salarios generales bajen, afec-
tando a la clase trabajadora local, ello varia segtin el pais y su
propia legislacién laboral. Sin embargo, esta es precisamente la
hipocresia de la clase politica que denuncia De Haas (2024):
la inmigracién no solo sirve a los intereses del empresariado
(incluso si ellos mismos ocupan una retdrica antiinmigracién),
sino que es necesaria en el mercado liberal que ha servido de
modelo econémico global hasta ahora. Esto puede deberse a
la necesidad de ciertas competencias en un cierto mercado
laboral local o a la de mantener una mano de obra barata para

competir en el mercado de produccién internacional.



54 | Manuela Irarrdzabal

En un mismo tono, si bien el argumento es ligeramente distin-
to, la justificacién de las enormes sumas de dinero invertidas
en politicas de control migratorio, construccién de muros,
inversion en tecnologfas y estrategias especiales, contratacién
de milicias privadas y pago a paises extranjeros para patrullar
y contener la migracion o incluso para procesar las peticiones
de asilo (Meany 2019) responde a una explotacién populista
de la xenofobia y a un negocio para la millonaria industria
militarizada de control de migracién (D’Eramo 2024). No es
necesario (aunque sea imposible eludirlo) mirar hacia la derecha
para encontrarse con el temor a la invasién; basta con mirar
a quienes se llaman centro-izquierda. Pedro Sdnchez, luego
de la brutal matanza de al menos treinta y siete personas que
trataban de pasar la valla fronteriza de Melilla el 14 de junio
del 2022 (Médicos sin Fronteras 2022), declar6 que era la
consecuencia de «violar la integridad territorial» de Espafia
(Jacobin 2024). Si bien estas vallas y lo ocurrido en ellas son
reconocidas como problemdticas por el Parlamento Europeo
(Dumbrava 2022), ello no se ha traducido en un cambio de
politica significativo. La solucién pragmadtica y realista de la
democracia liberal se ha transformado, en gran medida, en

deportar y bloquear la migracién no deseada.

El marco para el andlisis vuelve a ser el de lo doméstico y el
debate acerca de la inequidad, la justicia social y la regulacién
del trabajo. La discusién en los medios de comunicacién
acerca de la migracién normalmente comienza con términos
despectivos como «crisis» y «problema; es decir, la enmarca
de un modo tal que impone un sesgo que dificulta el andlisis
verdaderamente critico de la situacién en su totalidad. Si efec-
tivamente identificamos problemas asociados a la migracién,

de ello no se desprende que haya que impedirla. En los afios



La hospitalidad y lo doméstico | 55

treinta en Estados Unidos se identificé una tendencia mayor
al crimen en casas en que las madres trabajaban; de esto no se
sigue que haya que impedir que las mujeres casadas trabajen
(aunque no faltaron quienes derivaron esa conclusién). Por
el contrario, como la primera ola del feminismo mostré, hay
que asegurar un sistema social donde la equidad de género
laboral, las guarderias y otros garanticen que las mujeres puedan
trabajar sin que signifique un riesgo para sus hijas e hijos. En
este marco de andlisis con foco en el ordenamiento domésti-
co, imperan dos modelos. Segtin la ética de la hospitalidad,
siempre hay suficiente para recibir al forastero, a condicién
de que los bienes sean bien distribuidos y las interacciones
reciprocas y reglamentadas. Ello no significa que haya que
estar calculando costos y beneficios: si todos somos hospita-
larios no hay déficit (Kearney y Fitzpatrick 2021, 11). Segtin
el modelo de la escasez, por el contrario, habria que asumir
que calculamos los recursos y competimos por ellos (Kearney
y Fitzpatrick 2021, 8). No se trata solo de que las fuentes de
trabajo no son suficientes, sino de que tampoco los sistemas
de salud y educacién lo son. La retérica del pragmatismo y el
realismo tiende a asentarse del lado de este modelo y el calculo
implica que para ser anfitrién hay que ser altamente selectivo.
Sin embargo, la adopcién del modelo de la escasez supone
dos problemas para las democracias liberales y los ideales que
en teorfa suscriben. Primero, el modelo no se puede extender
a todo nivel: todos los humanos necesitamos la acogida y el
cuidado bésicos en nuestra infancia y ello no puede estar sujeto
a célculo. La hospitalidad en tal sentido es una necesidad bésica
para el desarrollo de todo humano. Segundo, el problema
doméstico de la escasez lleva a preguntarse hasta qué punto se

cuenta con un «jardin» en el que efectivamente se ha superado



56 | Manuela Irarrdzabal

la ley del mds fuerte si quienes lo habitan se encuentran bajo
la presién de competir por recursos.

El problema del ordenamiento doméstico es fundamental para
abordar el de la hospitalidad. Una razén no menor es que,
si decidimos que lo que opera domésticamente es el modelo
de la escasez, nos vemos en la necesidad de un marco para
discutir la hospitalidad entre miembros de un mismo grupo
para sortear los problemas inherentes a la competencia por
los recursos. Esto nos devuelve al problema del racismo y
la colonizacién. Para esto puede ser ttil notar a los autores
que usan la reciprocidad simbdlica entre casa y Estado para
enfatizar el problema de la capacidad para ser hospitalario.
En Esa ruca llamada Chile, Pedro Cayuqueo usa la metéfora
de la ruca para referirse a Chile, de cuyo disefio los mapuche
fueron dejados afuera «en el patio, junto a la casa del perro»
(2014, 89). El patio, a diferencia del jardin y de la selva, opera
aqui como un espacio de exclusién y negacidn, sin duda, pero
también de precariedad. «Que sea una ruca donde por fin
quepamos todos y todas» aparece, en la visién de Cayuqueo
(2021), como un espacio bien constituido por normas propias
que acogen la diversidad del territorio chileno. En contraste,
la que tenemos ahora es «esta ruca grande, mal disenada, y
poco acogedora» (Cayuqueo 2014, 90). Aqui estamos con
un problema de hospitalidad en el seno de lo doméstico, en
que la pregunta por quién es el huésped y quién el anfitrién
no solo devela la paradoja inherente a los mecanismos de
transmisién de membresia retratada mds arriba con el caso de
Edipo, sino que la amplifica al anadir el elemento de exclusién
enraizado en la estructura colonial y de apropiacién sobre la
que se disefi esta ruca. El disefio estd basado en una violacién

de las normas de xenia a gran escala, en que el recién llegado



La hospitalidad y lo doméstico | 57

se toma a la fuerza la posicién de anfitrién de la casa. Si hay
para quienes —y esto vas mds alld de la etnia— la estructura del
Estado nacién de Chile ha sido asfixiante, si ademads ella no
logra resolver el conflicto étnico que tenemos en la médula de
nuestro ordenamiento doméstico, la posibilidad de acoger y
abandonar la xenofobia se vuelve particularmente desafiante.
Ambos, el «conflicto» mapuche y el «problema» de la migra-
cién, no son otros que el conflicto y problema del disefio de
la ruca. El conflicto y problema del modelo de la escasez y
de la reticencia a terminar con él. El conflicto y problema de
hospitalidad doméstica.

Mi interés en la metdfora de Cayuqueo involucra, primero,
resaltar la importancia de la ruca como espacio para reconocer
y acoger la diferencia. El caso a la inversa, como Cayuqueo
nota, es un Chile en el que no hay espacio para la hospitalidad,
un Chile precario en que no hay suficiente: «Una mediagua»
(Cayuqueo 2019). Este es el modelo de la escasez, en el que
se teme a la invasién del otro, ya sea el inmigrante o (paradé-
jicamente) el indigena. Segundo: es importante notar que la
metéfora de la ruca aqui no se usa meramente para describir un
problema, histérico o actual, sino que opera como un llamado
politico a todos los chilenos a luchar por una articulacién
doméstica que no siga la ley de la selva. Un llamado a que
entendamos que las reivindicaciones mapuche —la autonomia
entre ellas— son un asunto de todos, no solo de los mapuche,
ya que tal reconocimiento, lejos de dividirnos, nos encamina
a un modelo de Estado capaz de acogernos a todos. Tercero, la
metdfora puede, y a mi parecer debe, ser ampliada si se quiere
abordar realmente el problema de la hospitalidad: nuestra

ruca es el mundo.



58 | Manuela Irarrdzabal

Esta ruca-mundo, internacionalista, con cabida para todos,
no consiste en un gobierno mundial, sino que se trata de un
sistema de cooperacién global en que se respeten las identidades
locales. Una superestructura de reglas globales que justamente les
permita a las comunidades, pueblos o naciones locales depender
menos de la gobernanza centralizada de los Estados nacién que
resulta asfixiante para tantos. Considerando la naturaleza de
las crisis a nivel global, cambio climético, IA (o cémo lidiar
con ella), nuevos impulsos militarizadores, desérdenes sociales,
salud global y demds, se requiere de cooperacién internacional.
Ni la segregacién de las luchas ni la justificacién de acciones
y discursos hacia otros basados en la propia identidad pueden
realmente sacarnos del entuerto en el que estamos. En esta gran
ruca se puede pensar en una hospitalidad que no amenace ni
atemorice. Una hospitalidad en que seamos capaces de entender
que la migracién internacional, que corresponde aproxima-
damente al 3,3% de la poblacién mundial y los refugiados al
0,3% (De Haas 2024), es un aspecto de la libertad humana.
No extrafa que la migracién haya sido descrita como una
«insurreccién contra los regimenes fronterizos de los Estados
nacién y las jerarquias espaciales del sistema global» (Hardt
y Negri 2019) y como un acto de rebelién (Alvarez Velasco y
De Genova 2023; Varela 2018) si se considera que los muros
fronterizos en el mundo pasaron de seis a setenta y cuatro entre
el 1989 y 2022 (Dumbrava 2022), con un costo humano y
ecolégico enorme (Sennett y Chambers 2025). La pregunta
por la hospitalidad no se puede separar de la pregunta por el
tipo de sociedad en que queremos vivir: quién cabe en ellay
quién no. Crisis y problema son excelentes descriptores para
el estado actual de esta gran ruca-mundo, no para quienes se

desplazan por ella.



La hospitalidad y lo doméstico | 59

Bibliografia

Alvarez Velasco, Soledad y Nicholas de Genova. 2023. «“A Mass
Exodus in Rebellion’— The Migrant Caravans: A View from
the Eyes of Honduran Journalist Inmer Gerardo Chévez».
Studies in Social Justice, vol. 17, n.° 1: 28-47. https://doi.
org/10.26522/ssj.v17i1.4157

Butler, Judith. 2017. «Breaks in the bond: Reflections on kinship
trouble». Londres: University College London, Department

of Greek and Latin, Housman Lecture. https://www.ucl.

ac.uk/classics/sites/classics/files/housman butler 2017.pdf

Cayuqueo, Pedro. 2014. Esa ruca llamada Chile. Santiago:
Catalonia.

2019. «Una ruca donde quepamos todos».

19 de noviembre. https://www.pedrocayuqueo.cl/post/

una-ruca-donde-quepamos-todos

2021. «Prélogo: Una ruca donde quepamos
todos y todas». Anuario del Conflicto Social, n.c 11: 1-3.
https://doi.org/10.1344/ACS2020.11.1

De Haas, Hein. 2024. «Politicians need to come clean about

immigration». 14 de marzo. https://heindehaas.blogspot.
com/2024/03/politicians-need-to-come-clean-about.html
D’Eramo, Marco. 2024. «Barbed Wire». NLR Sidecar, 16 de

febrero. https://newleftreview.org/sidecar/posts/barbed-wire

Derrida, Jacques. 2005. »The Principle of Hospitality».
Parallax, vol. 11, n.° 1: 6-9. https://doi.org/10.1080/-
1353464052000321056

Dumbrava, Costica. 2022. «Walls and fences at EU borders.

Briefing». European Parliament Research Service, cctu-

bre. https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/




60 | Manuela Irarrdzabal

BRIE/2022/733692/EPRS BRI(2022)733692 EN.pdf

EEAS Press Team. 2022. «European Diplomatic Academy:
Opening remarks by High Representative Josep Borrell at

the inauguration of the pilot programme». 13 de octubre.

https://www.eeas.europa.eu/eeas/european-diplomatic-aca-
demy-opening-remarks-high-representative-josep-borre-
ll-inauguration-pilot_en

Gdlvez, Ismael y Fanjul, Gonzalo. 2025. «;Cudl es la contri-
bucién de la poblacién migrante a la economia de Chile?».
PorCausa Chile, abril. https://porcausa.org/wp-content/

uploads/2025/04/Chile ImpactoEconom vFinal.pdf
Jacobin. 2024. «Europe’s killing machine must be stopped».

YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=AFypN-

[75u2E&t=1s&ab channel=]Jacobin
Kearney, Richard y Melissa Fitzpatrick. 2021. «Introduction:

Why Hospitality Now?». En Radical Hospitality: From
Thought to Action, editado por Richard Kearney y Melissa
Fitzpatrick, 1-14. Nueva York: Fordham University Press.
https://doi.org/10.1515/9780823294442-001

Liboreiro, Jorge. 2022. «Josep Borrell apologises for contro-

versial “garden vs jungle” metaphor but defends speech».
EuroNews, 19 de septiembre. https://www.euronews.com/

my-europe/2022/10/19/josep-borrell-apologises-for-contro-

versial-garden-vs-jungle-metaphor-but-stands-his-ground
Malik, Rachel. 2022. «Fables of Migration». NLR Sidecar,
27 de abril. https://newleftreview.org/sidecar/posts/fa-
bles-of-migration
Meany, Thomas. 2019. «Who’s your dance partner?». London
Review of Books, vol. 41, ne. 21: 35-39. https://www.lrb.co.uk/

the-paper/v41/n21/thomas-meaney/who-s-your-dance-partner




La hospitalidad y lo doméstico | 61

Meédicos sin Fronteras. 2022. «Carta abierta a Pedro Sdnchez
sobre la masacre de Melilla». 5 de julio. https://www.msf.

es/noticia/carta-abierta-pedro-sanchez-la-masacre-melilla
Sennett, Cole y Carol L. Chambers. 2025. «International
Border Fences and Walls Negatively Affect Wildlife: A
Review». Biological Conservation, vol. 302. https://doi.
org/10.1016/j.biocon.2024.110957

Varela, Amarela. 2018. «No es una caravana de migrantes,
sino un nuevo movimiento social que camina por una vida

vivible». e/Diario.es, 4 de noviembre. https://www.eldiario.

es/interferencias/caravana-migrantes 132 1857546.huml







Poesia contempordnea y
hospitalidad: alojar el dolor, la
incomodidad, lo abyecto

Maria Lucia Puppo

1.

Paul Ricceur (2004) se refirié a la traduccién como una pues-
ta en acto de la hospitalidad lingiiistica, dado que traducir
implica abrirse a otro y a otras culturas, en un intento por
alojar en la propia lengua el enigma o misterio que constituye
la alteridad. Aqui nos interesa pensar la poesia como discurso
hospitalario que acoge y traduce aquello que otros discursos
rechazan o invisibilizan. Es decir, proponemos pensar la hos-
pitalidad de la poesia como un principio que implica correr

el riesgo de abrirle la puerta y dejar pasar a lo extranjero,

§  Doctora en Letras, investigadora de CONICET y profesora titular y direc-
tora de la Maestria en Literaturas Comparadas en la Pontificia Universidad
Catélica Argentina. Autora de La miisica del agua. Poesia y referencia en
la obra de Dulce Maria Loynaz (Biblos, 2000), Entre el vértigo y la ruina:
poesia contempordnea y experiencia urbana (Biblos, 2013) y Con los ojos
abiertos. Escrituras de lo visual en las poetas sudamericanas (Iberoamerica-
na-Vervuert, 2024). Editora y coeditora de diversos volimenes colectivos,
entre ellos, Metapoéticas: antologia de poetas hispanoamericanas contempord-
neas (Pre-Textos, 2024).



64 | Maria Lucia Puppo

desde una perspectiva cercana a la hospitalidad absoluta que
planteé Jacques Derrida (2006). En este sentido, podemos
entender que eso extrano que ingresa al lenguaje del poema
creard nuevas leyes, o sea, que instalard su propio lenguaje al

interior de la poesia.

No es este el lugar para poner en debate qué entendemos por
poesia en su acepcién moderna. A pesar de la dispersién tedri-
co-critica, existe un consenso que indica que un poema es un
texto artistico verbal relativamente breve, denso en significacién
y estructuralmente complejo (Lotman 1982), que exige de sus
destinatarios/as un esfuerzo reflexivo de comprensién y una
participacién sensorial (Zymner 2020). De ahi la importancia
del ritmo y los recursos sonoros, que instauran una auténtica
«corriente subterrdnea de significacién» —segtin la metéfora de

Poe citada por Jakobson (1974)— en la poesia.

2.

Todos los hombres buscan ser felices, incluso aquellos que van
a quitarse la vida. Quizd el psicoandlisis pueda cuestionar este
pensamiento de Pascal, pero en nuestro tiempo los discursos de
la publicidad, la autoayuda y cierta vulgata de las neurociencias
y la psicologia positiva parecen confirmarlo mds que nunca.
Desde los medios de comunicacién y las redes sociales recibi-
mos a diario innumerables recetas para alcanzar la felicidad y
eliminar el dolor mediante la ingesta de un medicamento, una
toma de decisién personal o el seguimiento de ciertas pautas de
vida. Por el contrario, la poesia contemporanea aparece como

un dmbito donde la tristeza y el dolor son recibidos, escucha-



Poesia contempordnea y hospitalidad... | 65

dos y colocados bajo el lente de la reflexion. Para abonar esta
hipétesis tomaremos en consideracién algunas obras de tres
poetas sudamericanas contempordneas. La primera de ellas es
Marina Cavalletti (Avellaneda, 1978), autora argentina que
ha publicado dos libros de poemas: Random (2020) y Hospital
pedidtrico (2021), que en 2020 resulté ganador del Concurso
Nacional de Cuento y Poesia Adolfo Bioy Casares, organizado
por el Gobierno Municipal de Las Flores.

En Hospital pedidtrico la hablante poética describe la expe-

riencia de habitar un «cuerpo roto», vivenciado como «paria»
(Cavalletti 2021, 26, 22). Leemos en «Estado de cosas» (23):

I

alterno la vista entre el piso y el horizonte
Tengo miedo de caerme.
Miro al suelo y me pierdo

duelen las cervicales.

II

una cadencia plagal repiquetea en mi.
;Cudl es el pulso
la barra de compds

que ordene todo esto?

III

una cadera rota
es una progresion
del tango que no
resuelve

nunca



66 | Maria Lucia Puppo

Observamos el distanciamiento, atravesado de ironfa y humor,
en este poema que aborda la diversidad corporal. La hablante
hace referencia a su andar inestable, al dolor que siente en las
vértebras y al miedo a caerse. Los comienzos de cada estrofa
en mindscula subrayan la idea de continuidad y no resolucién
que aparece al final del poema. El tango es la metdfora que
auina los pasos asimétricos y su particular cadencia; mediante
la isotopia de la musica y la danza, la poeta rehuye del papel
de victima para expresar el funcionamiento diferencial de

sus piernas.

La segunda parte del poemario da voz a la poeta-nifa. Alli
se abordan algunos episodios relacionados con la pardlisis
cerebral espéstica que la autora padece desde su nacimiento.
En concreto, los poemas hacen foco en una operacidn a la
que se sometié cuando tenia diez afios, en la que le estiraron
los musculos de la ingle, las rodillas y los tobillos (Medina
2022, s/p). Conformado por versos breves y filosos, cons-
cientes «de los limites de lo audible y lo legible» (Pérez Lépez
2021, 12), el discurso poético da cuenta del dolor fisico y de
las particulares circunstancias que rodearon la intervencién
quirurgica: el largo reposo, la inmovilidad, el encierro, el
acompafamiento y las reacciones de los distintos miembros

de la familia.

En un didlogo ticito con Hospital britdnico (1986) de Héctor
Viel Temperley, el texto de Marina Cavalletti presenta el hospital
pedidtrico como un signo espacial polivalente, que concentra
enfermedad, tristeza y agonia pero también esperanzas de cura
y de renacer a una vida mds plena. Algunos poemas aluden
a una visita al lugar que realiza la poeta, ya como adulta. La

escritura de ese regressus le exige tomar conciencia de la mag-



Poesia contempordanea y hospitalidad... | 67

nitud de los hechos vividos en la infancia y mirarse a si misma
con ternura: «El velorio de la nina que fui, va conmigo» (49).
Se esboza a partir de alli un proceso de reconciliacién con el
pasado, porque la dulzura «invierte la efraccién traumadtica en
creaciéon» (Dufourmantelle 2022, 123). Finalmente, solidaria
con quienes encarnan hoy su mismo sufrimiento, la hablante
poética propone leer como belleza la «cicatriz» (61) y entender la

vida —con todo lo que trae— como un continuo «florecer» (64).

3.

«Siete maneras para decir el dolor» se titula un largo poema
de la boliviana Ménica Veldsquez Guzmdn (La Paz, 1972),
incluido en E/ viento de los ndufragos (2005). Alli el sujeto
de la enunciacién se dirige a una serie de mujeres —-Monica,
Magdalena, la Beatriz de Dante, Juana la Loca, la Justine
de Sade— oscilando entre el deseo de llevar al extremo o de
acabar por siempre con su dolor. Se niega a prestarle a cada
una de estas mujeres «la mdscara segura» que la confirmaria
en su rol sacrificial; tampoco condesciende a ofrecerles «un
final impresionante para un poema» que, de cualquier modo,

«nunca basta, nunca sana» (Veldsquez Guzmdn 2005, 17).

La ambivalencia también atraviesa Hija de Medea (2008), el
siguiente libro de poemas de la autora, ganador del Premio
Nacional de Poesia Yolanda Bedregal en 2007. Se trata de un
poema extenso que estalla en diferentes voces y escenas que
remiten a la tragedia de Euripides y a una serie de intertextos

literarios y filmicos (Séneca, Dante, Von Trier). Asi se expresa

la hija de Medea (35):



68 | Maria Lucia Puppo

11.

;Qué hay detrds del misterio, madre?
Yo vi tu tregua con la muerte.
Le juraste lealtad si ausente del nombre te daba un
cuerpo.
Le veneraste cesando los poderes de la invocacién.
Cediste a tu inmortal pequefiez para habitar
humano vértigo.
Despediste el dolor de amar porque habitabas el
fervor.
Entonces ella te alzé la cara y limpié tu queja.
Tres noches vi a la muerte secarte el llanto, expiar
tus palabras.
Tres dias el amor de tu lecho espanté su aullido.
Jasén y nosotros fuimos tu vital apuesta.
Pero los hados torcieron los hilos,
todo te condend a ser cuchillo:
tuviste que herir para remendar tu herida...
tuviste que dividirte, ser la asesina asesinada

enterrar a la madre lejos de mi madre.

El personaje regresa de la muerte y se dirige a su madre. Hay
curiosidad, comprensién y piedad en su discurso; de algiin
modo, viene a matar la muerte, a perdonar a su madre por
haberla asesinado. En esta nueva versiéon del mito, como sefala
Pablo Gabriel Garcia Nova, «el sacrificio de la hija supone la
salvacién de la madre» (2024, 164).

El poemario de Veldsquez explora el caleidoscopio de senti-
mientos que coexisten en la hija de Medea, quien —como su

madre— también fue abandonada por Jasén, su padre: «Con este



Poesia contempordnea y hospitalidad... | 69

inédito odio (...) / saldré por las calles donde no me amaste /
lo pondré en los sitios del cuerpo donde te extrafo» (25). De
ese modo, en una estrategia que resulta frecuente en poetas
contempordneas, lo mitolégico funciona como una estructura
primaria que desautomatiza la percepcion y el lenguaje de la
hablante poética, provocando un efecto de extranamiento que
deja al descubierto la intensidad de los afectos mds cercanos
(Puppo 2023, 37). En este caso, la hija que toma voz encarna
«el dolor de existir», que aparece «cuando el deseo se desvanece
y la existencia aparece en su desnudez» (Rubio 2024, 118). Se
trata de la experiencia que a todos nos enfrenta, en determi-
nados momentos, con la soledad, el infortunio y la falta de
«madre y abrigo» (Veldsquez 2008, 77).

Se ha sefialado, con justa razén, que la escritura de Ménica
Veldsquez se asemeja a un cuchillo que desgarra el velo del
dolor (Garcia Nova 2024, 168). Otro gesto propio de su poe-
sfa, agregamos, es la huida de la respuesta fécil o de cualquier
tipo de explicacién simplista. En sus textos fragmentarios y
elipticos, modulados por voces diversas y atravesados por to-
nos disimiles, se halla la conciencia de la duda ante un amor
que perturba y lastima. Y en la caja de resonancia que provee
la poesia, vuelta pura incertidumbre, a veces no es posible
trazar una linea divisoria tajante entre inocentes y culpables,
entre victimas y victimarios: «Y no saber de qué lado estuvo el
equivoco. /'Y no saber en qué reparo estd muriendo el perdén»
(Veldsquez 2008, 51).



70 | Maria Lucia Puppo

4.

Una mujer descubre que la idilica casa de campo de su infancia,
donde pasaba los veranos con su familia, aloja una bibliote-
ca de libros nazis e incluso que algunos de ellos tienen una
esvéstica dibujada por su abuela en la primera pdgina. Este
descubrimiento llega después de la muerte de la abuela, que
tuvo lugar en 1978, y de un primer hallazgo terrorifico: un
dlbum de postales de propaganda nacionalsocialista que la
anciana guardaba junto con otras colecciones de fotos, recortes
de diarios y programas de conciertos. La mujer es escritora y
se pregunta cémo dar forma al relato de su vida que rodea los
hechos: sus juegos de nifia en la estancia aristocratica, el creciente
malestar en la adolescencia que la alejaba de los mandatos de
clase, un conflictivo viaje a Europa en transatldntico con la
abuela esnob y autoritaria. Asi se podrian resumir los nicleos
narrativos de £/ linaje escondido (2024), un texto autobiografico
escrito por la poeta argentina, residente en Estados Unidos,
Lila Zemborain (Buenos Aires, 1955). La intencién de escribir
sobre estos temas se dispara tras la caida de las Torres Gemelas,
un momento de inflexién en la vida de la autora que se registra
en Rasgado (2006), un libro de poemas que sigue los pasos de
una madre cuyo hijo se encontraba en un jardin de infantes
en Manhattan, a pocas cuadras del epicentro del atentado del
2001. A partir de entonces, en paralelo con escrituras que
cristalizaron en otros libros, Zemborain se dedicé a indagar
acerca del nazismo, la naturaleza del mal y sus huellas. Esa fue
la temdtica, de hecho, del proyecto que present6 en el marco

de la Beca Guggenheim, que le fue otorgada el 2007.

El linaje escondido asume la forma de un diario que incorpora

citas de otros, resimenes de libros como La literatura nazi en



Poesia contempordanea y hospitalidad... | 71

Ameérica de Bolano y de peliculas como La caida, que conflu-
yen en pasajes que se acercan al relato, el ensayo y la reflexion
filos6fica. La escritura largamente postergada no esconde los
hilos de su factura problemidtica, en busca de una unidad
en medio de los vaivenes temporales y los diversos lugares
de enunciacién (Nueva York, Monte —Provincia de Buenos
Aires—, Paris y Cabourg, donde la autora fue siguiendo a Proust
y su universo de belleza mundana, cercano al de su abuela).
Este rasgo, junto con la ya mencionada conexién con la Beca
Guggenheim, permite relacionar el texto de Zemborain con
La novela luminosa de Mario Levrero. Y asi como Levrero
avizord una serie de textos independientes que, sin embargo,
invitan a ser leidos juntos, £/ linaje escondido es el primer libro
de una tetralogia que continuard buceando en torno al dlbum

de postales nazis y sus derivas.

En La memoria colectiva (2004), Maurice Halbawchs estudié
el estrecho vinculo que existe entre la espacialidad y la me-
moria. Esta hipdtesis se comprueba en el libro de Zemborain,
donde la casa de campo conecta las vivencias infantiles de la
protagonista con el pasado oculto de la matriarca familiar y
con los posteriores periodos de investigacién y escritura. Como
senala Carlos Aletto, la autora «no escapa a la “incomodidad”
que le provoca el legado de su abuela» (2024, s/p). Mientras
lee obras que abordan los horrores del totalitarismo, registra
esa «monumentalizacién de la banalidad» en la que consistia
la vida de una mujer rica nacida a fines del XIX, pendiente de
los ritos sociales, las modas y el coleccionismo (Maggi 2024,
42). Sirva como ejemplo la leyenda escrita al dorso de una
postal que muestra la bandera francesa asociada a la bandera

nazi, en la que la hermana de la abuela le pedia consejos sobre

el cuidado del cutis (Zemborain 2024, 24-25).



72 | Maria Lucia Puppo

Un t6pico ineludible es la decadencia de la clase alta tradicional
argentina, que tuvo su esplendor en las primeras décadas del
siglo XX. En el lenguaje de la narradora de £/ linaje escondido,
se trata de desandar el camino de despreocupacién y privile-
gios heredados, en pos de concretar «el desmadejamiento del
nudo de venir de donde venis» (135). Se configura una cadena
semdntica que asocia riqueza-superficialidad-sentimiento de
superioridad como reverso de la ideologia del odio y la crueldad.
Contra ese sistema rigido y refractario de todo lo auténtico se

rebela la protagonista:

Collar de perlas, tu abuela, collar de perlas, el cuarto
de hotel, collar de perlas, Proust, collar de perlas, tus
primas, collar de perlas, la alfombra, collar de perlas,
el Ritz, collar de perlas, el barco, collar de perlas, la
estancia, collar de perlas, tu padre, collar de perlas,
la biblioteca, collar de perlas, los dlbumes, collar de
perlas, Hitler, collar de perlas, el polvo, collar de perlas,
el ldudano (...), collar de perlas, 7he Sounds of Music,
collar de perlas, Zizanic, collar de petlas, tu pelo, collar
de perlas, Videla, collar de perlas, exilio, collar de
perlas, los montos, collar de perlas, Ocampo, collar
de perlas, te odio, collar de perlas, te mato, collar de
perlas, no es cierto, collar de perlas, aborto, collar de
perlas, desaparecidos, collar de perlas, la Esma, collar
de perlas, la cana, collar de perlas, Franco, collar de
perlas, la Iglesia, collar de perlas, las monjas, collar
de perlas, medallas, collar de perlas, anillos, collar de

perlas, pulseras, collar de perlas, vos (99).

En este fragmento se advierte el segundo nicleo temdtico del

libro, que alude a los afios de la dictadura militar argentina.



Poesia contempordnea y hospitalidad... | 73

Explica la narradora: «Es entonces imposible desprender las
postales de ese contexto, en el cual tu abuela pasé a condensar
aquello en contra de lo cual te rebelabas» (93). Represién,
tortura, muerte, l6gica militar, complicidad religiosa ocurrian
al mismo tiempo que proseguia la aparente calma de la familia
acomodada. Como rompiendo el decorado, la escritura revela el
sufrimiento de la autora en ese escenario de violencia politica,
su soledad en medio del bullicio de parientes, un noviazgo
trunco y un aborto, hasta consignar el deseo de que su abuela
muriera, una noche, en un cuarto de hotel donde la anciana

no paraba de toser.

«Entrar en la repulsién, en la abyeccién» (150) es la via que
sigue este libro valiente y perturbador. Sabemos, con Julia
Kristeva, que lo abyecto produce asco, repulsién y a veces
también fascinacién, y que puede abarcar todo «aquello que
perturba una identidad, un sistema, un orden» (2004, 11).
Explicaba la semidloga y psicoanalista que, ante los zapatos de
nifios que se muestran en el museo de Auschwitz, la abyeccién
de los crimenes nazis alcanza su apogeo porque la muerte se

mezcla con lo que deberia salvarnos de la muerte, como lo es
la infancia (11-12).

El contraste entre lo bello y lo execrable se evoca constan-
temente en £/ linaje escondido y provoca en la narradora el
cuestionamiento de las nociones de pertenencia y responsabi-
lidad. Como senala Laura Garcfa: «En la relacién de conflicto
que establece Zemborain con su propio linaje (...) no hay
parricidio ni corte radical. Se ensaya otra forma de corte: la
distancia y la eleccién de linajes nuevos, particularmente a
través de la literatura» (2025, 208). Por un lado, la autora se

anima a revisar su historia personal y familiar para «salir de la



74 | Maria Lucia Puppo

ficcién que nos inventaron», aunque esto le implique asumir
el lugar de «la que apunta el dedo, la que marca, la que desa-
fia» (Zemborain 2024, 160). Por otro, busca en la lectura de
pensadores/as, novelistas y poetas como Jacques Derrida, Pilar
Calveiro, Martin Kohan y Yolanda Pantin resonancias de su
propia bisqueda, maneras de entrar y salir del horror. ;Cémo
lidiar con lo inaceptable? ;Cémo seguir adelante después de
haber visto y tocado la evidencia del mal? El libro de Zemborain
insiste en la necesidad de asumir el linaje heredado como una
mancha o un «tatuaje» que no se puede borrar, pero que puede
ser «diseminado», es decir, reconocido y luego desdibujado,
vaciado de poder. Con esa imagen se plantea el final abierto:
«La cuestién es saber que existe esa marca, reconocer de qué
manera esa marca te toca, te articula y te convierte en lo que
sos, en lo que fuiste, en lo que abominds de vos, en lo que
podés llegar a ser» (Zemborain 2024, 165).

5.

Hemos incursionado brevemente en textos que acogen la ra-
reza, lo diverso, el mal y la incomodidad. En cada uno de los
casos, la poesia da lugar a vivencias de los cuerpos, historias
de vida y formas distintas de recordar. Podemos decir que el
discurso poético es hospitalario al dolor y le permite a este
introducir sus propias leyes en la escritura. Nos hallamos, asi,
frente a una poesia que bucea en los detalles, las sensaciones
innominadas, las contradicciones secretas y las atmdsferas
que rodean a determinadas circunstancias del presente y del
pasado de las hablantes. En las escrituras de Marina Cavalletti,

Mobnica Veldsquez y Lila Zemborain el sufrimiento no apa-



Poesia contempordnea y hospitalidad... | 75

rece ante todo como un mal a eliminar, sino mds bien como
un camino a recorrer. Bajo los rostros de la enfermedad, la
angustia, la desilusién o la vergiienza, se revela como una fase
en un proceso mayor de duelo y de toma de conciencia, tanto

en un plano individual como colectivo.

Si el optimismo se define por la conviccién de que las cosas
acabardn saliendo bien, la esperanza, por el contrario, «<supone
un movimiento de biisqueda (...) hacia lo desconocido, hacia lo
intransitado, hacia lo abierto, hacia lo que todavia no es» (Han
2024, 19-20; sus cursivas). La poesia que aloja el dolor, la
incomodidad y lo abyecto es, en tltima instancia, un discurso
esperanzado que se arriesga a lidiar con fragmentos disponibles
(lo que hoy estd) para esbozar la posibilidad de algo nuevo,

mejor (que puede suceder manana).

Bibliografia

Aletto, Carlos. 2024. «El linaje escondido de Lila Zemborain.
Pdgina 12, 22 de diciembre del 2024. https://www.pagi-

nal2.com.ar/789644-el-linaje-escondido-de-lila-zemborain

Cavalletti, Marina. 2021. Hospital pedidtrico. Las Flores:
Gobierno Municipal.

Derrida, Jacques. 20006. La hospitalidad. Buenos Aires: Ediciones
de la Flor.

Dufourmantelle, Anne. 2022. Potencia de la dulzura. Buenos
Aires: Nocturna Editora.

Garcia, Laura. 2025. «Lila Zemborain, E/ linaje escondido».
Badebec, vol. 14, n.° 28: 206-210. https://badebec.unr.edu.
ar/index.php/badebec/article/view/694/618




76 | Maria Lucia Puppo

Garcia Nova, Pablo Gabriel. 2024. «Dos escrituras en torno
al dolor». Poesia en Bolivia (1990-2023), editado por
Monica Veldsquez Guzmdn, 151-170. La Paz: Editorial
Independiente Manicure.

Halbawchs, Maurice. 2004. La memoria colectiva. Zaragoza:
Prensas Universitarias de Zaragoza.

Han, Byung-Chul. 2024. E{ espiritu de la esperanza. Buenos
Aires: Herder.

Jakobson, Roman. 1974. Estilo del lenguaje. Madrid: Cétedra.
Kristeva, Julia. 2004. Poderes de la perversion. Ciudad de

México: Siglo Veintiuno.
Lotman, Turi. 1982. Estructura del texto artistico. Madrid: Istmo.
Maggi, Marina. 2024. «Disolver la herencia. £/ linaje escon-
dido de Lila Zemborain». Resesias Celehis, n.o 31: 40-42.

https://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/rescelehis/article/
view/8435/8783
Medina, Daniel. 2022. «Marina Cavalletti: “La victimizacién

no es interesante para hacer literatura’». La Gaceta, 23 de

junio del 2022. https://www.lagaceta.com.ar/nota/949286/

cultura/marina-cavalletti-victimizacion-no-interesante-pa-
ra-hacer-literatura.html

Pérez Lépez, Maria Angeles. 2021. «Mdsica rota, palabras de
vivirr. En Hospital pedidtrico, 11-15. Las Flores: Gobierno
Municipal.

Puppo, Maria Lucia. 2023. «Sobre el arte de no pertenecer: la
experiencia del posexilio en Hemos llegado a Ilion de Magali
Alabau». Revista RECIAL, dossier «Configuraciones de La
Habana en las escrituras-texturas cubanas recientes», vol.

14, n.° 23: 34-406.



Poesia contempordnea y hospitalidad... | 77

Ricceur, Paul. 2004. Sur la traduction. Paris: Bayard.

Rubio, Manuel. 2024. Psicopatologia. Normalidad, sublimacion,
libertad. Buenos Aires: Biblos.

Veldsquez Guzmdn, Ménica. 2005. E/ viento de los ndufragos.
La Paz: Plural.

Hija de Medea. 2008. La Paz: Plural.

Zemborain, Lila. 2024. E/ linaje escondido. Rosario: Beatriz
Viterbo.

Zymner, Rudiger. 2020. «Vers une compréhension du “lyrique”
dans les sciences littérairesy. Théories du lyrique. Une anthologie
de la critique mondiale de la poésie, dirigido por Antonio
Rodriguez. https://lyricalvalley.org/blog/2020/10/23/

vers-une-comprehension-du-lyrique-dans-les-sciences-li-

tteraires/






La hipérbole de la hospitalidad.
Hospitalidad absoluta y
hospitalidad nacionalista

Fabio Tesorone

Sin duda, la «hospitalidad» es una de las palabras que suscitan
mds debates en el dmbito politico occidental en las Gltimas
décadas. Desde ciertos puntos de vista, se podria interpretar
el desarrollo mismo de la politica occidental reciente como
un unico debate en torno al tema de la hospitalidad, es decir,
sobre cdmo, cudndo 'y por qué acoger al otro. Sin embargo, las
variaciones modales, temporales y legales, es decir, las condi-
ciones de posibilidad de acoger, cambian siempre en funcién
de la identidad del otro al que se dirige la hospitalidad. Por lo
tanto, la cuestién nunca seria si acoger, sino a quién y a quién
no, quién tiene derecho a ser acogido y quién no. Extranjero,
migrante, ndmada, enemigo, ciudadano, aliado, turista, amigo. ..

De un extremo al otro de esta cadena de significados, la dley»

§  Doctor en Filosoffa por la Universidad Alberto Hurtado y la Universidad
de Salerno (Italia) con una tesis titulada Deconstruction of Nationalism.
A Study on Philosophical-Nationalism and its Foundational Properties. Su
trabajo trata sobre filosofia politica, deconstruccién y ecofeminismo.



80 | Fabio Tesorone

de la hospitalidad cambia totalmente de forma y medida; se
transforma, se adapta y sigue una trayectoria hiperbélica que

pasa de un extremo al otro.

Segtin Jacques Derrida, la antinomia serfa la estructura légica
primaria de la hospitalidad (Derrida 2021, 146). No se puede
dejar de pensar en ella como el incesante double bind entre dos
momentos opuestos, entre dos posibilidades contradictorias
que se van intercambiando, una como hospitalidad absoluta
hacia el otro y la otra como identificacién del otro a través
del derecho. Por un lado, el anfitrién; por otro, el rehén, si-
guiendo la cldsica reconstruccién etimoldgica de Benveniste
(Benveniste 1969, 91-101), que indica esta extrana archiley
hiperbdlica de la hospitalidad'.

La reflexién que voy a desarrollar en este articulo serd, en el

fondo, una reconstruccién de algunos de los pasajes’ que la

En particular, el andlisis de Benveniste lleva la cadena etimoldgica de Hos-
tis hasta la de senor y propietario —por lo tanto, duefio de casa— en funcién
del lema Per o Pot, que remite precisamente a «sefior» (poris), de donde
provienen «esposo» o «marido, es decir, el despotés del oikos y de la familia.
La hospitalidad, en su historia etimolégica occidental (indoeuropea), for-
marfa parte indisolublemente de la historia de la propiedad y de la familia.

El «pasaje» (passaggio, passage) es una palabra clave en el léxico de la hos-
pitalidad. A través del paso se entra y se sale de la casa, por lo que es un
archilugar que anticipa el lugar mismo de la hospitalidad, pero como tal
es su verdadera condicién de posibilidad. El pasaje de alguien o algo del
exterior al interior, muy a menudo marcado por la palabra «welcome»,
«bienvenido/a», pronunciada por quien acoge, es la escena propia de la
hospitalidad. La hospitalidad no serfa mds que dejar entrar a alguien o
algo, desde el exterior hacia el interior a través de un paso. Sin embargo,
habria que preguntarse qué sucede cuando los pasajes se expanden, invier-
ten su rumbo y, en lugar de seguir este movimiento centripeto, comienzan
avivir de vida propia en un movimiento centrifugo, desde el interior hacia
el exterior. ;Qué sucede cuando, por asf decirlo, los pasos se convierten en
passages, como en la escena auroral de la urbanizacién moderna descrita
por Benjamin en Paris, capital del siglo XX, donde la calle y el espacio



La hipérbole de la hospitalidad | 81

hipérbole de la hospitalidad trasciende y sigue —en su propia
légica interna, necesaria e ineludible en cierto modo— para
transformarse en las figuras de la identidad y la propiedad
que conocemos como nacidn, etnia o ghenos. Expresando en
forma de pregunta, se podrian sintetizar los motivos de esta
reflexién de la siguiente manera: ;qué relacion hay entre la
produccién de la identidad nacionalista o nacional y la hos-
pitalidad? ;Por qué, aunque la nacién parece ser un espacio
electivo y exclusivo, no puede renunciar a la necesidad de la
hospitalidad? ;Cémo se desarrolla esta hipérbole que condu-
ce, como si fuera un programa o un destino, de la apertura
absoluta al cierre etnonacional? Y, por tltimo, otra pregunta
quedaria en el fondo, quizd mds alld del final de este tratado:
ses posible invertir el sentido o la direccién de este movimiento
hiperbdlico? ;Se puede pensar en una hospitalidad absoluta

sin el riesgo de su contrario?

El recorrido textual que constituird el trasfondo de la presente
reflexidn tratard de retomar un hilo que va desde el seminario
de Jacques Derrida de 1995-1996, donde se tematiza expli-
citamente la naturaleza antinémica de la hospitalidad, hasta
el primer ano del curso sobre nacionalismo de 1985-1986,
donde muchos nudos problemdticos tienen su origen en el
texto del autor francés. De hecho, de manera muy explicita,

Derrida sostiene al comienzo del seminario de 1995 que

publico son fagocitados por las viviendas privadas, donde las bocas, las
ventanas y las puertas trasladan sus limites, cerrando, controlando e incor-
porando lo que les era ajeno? La limitrofe y la «égica» de la hospitalidad
parecen ya trastornadas en este caso, y veremos cémo esto no es en abso-
luto un caso excepcional, ya que la casa se apropia del otro, acoge al otro
contra su voluntad, para que lo que estaba afuera se convierta en interno,
es decir, intimo, privado, propio.



82 | Fabio Tesorone

«tout ce séminaire sur I'hospitalité sera un séminaire sur ce
que “recevoir” peut voleur dire, comme un postscriptum au
Timée de Platon, la ol il est dit que khora, le lieu, est cela qui
regoit [endekhomai, endekhomenon], le réceptacle» (Derrida
2021, 29). Es bien sabido que esta misma escena es el ntcleo
de todo el andlisis derridiano sobre el nacionalismo, hasta tal
punto que, en un pasaje adn inédito del seminario de 1986,
Derrida sostiene que: «Toute affirmation d’un nationalisme
reviendra a déterminer Khora : [la Nation] n’est pas Khora, mais
on va déterminer ce lieu, méme si ce n’est ni géographique, ni
politique, et I'on va se trouver devant comme un vide, et Cest

dans ce vide qu'on va trouver le nationalisme» (Derrida 1985).

*ox

En el tratado Sobre la paz perpetua de Kant, la hospitalidad
adquiere por primera vez un papel eminente y fundamental
para la codificacién del derecho. Como es sabido, este breve
tratado expone las razones para la creacién de un derecho
cosmopolita (ius cosmpoliticum) que se integre en el derecho
publico estatal (ius civitatis) y en el internacional (ius gentium).
Si el zus civitatis debe rendir cuentas, segtin los principios de
igualdad ante el Estado, de la relacién entre los individuos
que componen un pueblo, el derecho internacional, segiin los
mismos principios, debe regular las relaciones entre los Estados
considerados como individuos colectivos. El derecho cosmo-
polita, por su parte, deberia referirse tanto a los individuos
como a los Estados, no en relacidn entre si, sino en relacién
con un tercero entendido como «Estado universal», segtin
normas universalmente vélidas destinadas al mantenimiento
de la paz. Aunque este «Estado universal», segiin Kant, no debe

realizarse materialmente sino en forma de «liga de pueblos»



La hipérbole de la hospitalidad | 83

o «federacién de Estados» unidos por un derecho comdn,
constituye el trasfondo y el horizonte tanto juridico como
politico para la constitucién de un derecho cosmopolita. El
tercer y ultimo articulo definitivo para la paz perpetua reza asi:
«El derecho cosmopolita debe limitarse a las condiciones de
una hospitalidad universal» (Kant 1969, 66). La hospitalidad
universal para Kant significa el derecho a no ser tratado como
«enemigo», sino precisamente como huésped, para quien, en
cuanto extranjero, se encuentra afuera de su Estado. Esto no
significa que el huésped deba ser equiparado al ciudadano,
ni siquiera a un amigo. El huésped tiene derecho a una hos-
pitalidad no absoluta, sino contingente y particular, como
derecho de visita, con el fin de establecer posibles comercios,
intercambios e interacciones entre pueblos extranjeros en vista
de un fortalecimiento de la paz. Este derecho se basa en una
consideracién que, por el momento, transcribimos sin comen-
tar, pero que serd el centro del comentario de Derrida. Segiin
Kant, el derecho de visita se legitima «en virtud del derecho de
posesion comin de la superficie de la tierra, sobre la que, al
ser esférica, los hombres no pueden dispersarse infinitamente,
sino que al final deben resignarse a coexistir» (Kant 1969,
67). La hospitalidad dependeria, en tltima instancia, de una

condicidén de limitacién natural de la «tierra.

Los contraejemplos enumerados por Kant para explicar los
limites de la hospitalidad universal son dos. El primero se refiere
a la inhospitalidad de los pueblos «incivilizados» que saquean
las costas y los desiertos, es decir, esos «terrenos de nadie» vy,
por lo tanto, «comunes» que permiten el intercambio entre
diferentes pueblos, ya que son lugares de rutas comerciales,
de némadas y migraciones (Kant 1969, 67). El segundo se

refiere a los llamados «pueblos civilizados» que, por el contrario,



84 | Fabio Tesorone

excederfan en una hospitalidad no concedida, transformando
la visita a otros pueblos en conquista, guerra y exterminio. En
ambos casos, se violaria el derecho de visita, en el primero por

defecto y en el segundo, por asi decirlo, por exceso.

Si Kant es, por tanto, quien teoriza, quizd por primera vez de
manera completa, una teorfa juridica para la superacién de
los conflictos internacionales basada en los principios de la
hospitalidad y la paz®, hay que reflexionar, sin embargo, sobre
las condiciones y los supuestos implicitos y explicitos de su
«proyecto» politico. Estos supuestos son los de la estructura
del Estado nacién, concebida como sujeto fundamental sobre
el que se sustenta el pilar juridico-tedrico de la «federacién
de Estados» que garantizaria la paz perpetua. Esto se afirma
explicitamente en el segundo articulo definitivo: «El derecho
internacional debe basarse en una federacién de Estados libres
(...) los pueblos, como Estados, pueden ser considerados como
individuos» (Kant 1969, 61). Aquello implica que las condi-
ciones del cosmopolitismo se encuentran en la constitucién
del Estado nacién, que es una metéfora del individuo. En un
esquema que luego serd tipicamente hegeliano: se mueve en
circulos concéntricos desde el sujeto, pasando por la familia
y el Estado, hasta llegar a los fines universales, el cosmos. Al
mismo tiempo, de hecho, Kant subraya en varias ocasiones que
el derecho cosmopolita —el cosmopolitismo— no serfa contrario
a los intereses de las naciones, sino que serfa la realizacién
necesaria de su «historia civil». Sin el derecho cosmopolita y

la hospitalidad universal, las naciones no tendrian forma de

> Un esquema que, mutatis mutandis, se adopta para imaginar la constitu-

cién del derecho internacional tras la Segunda Guerra Mundial y la cons-
titucién de las Naciones Unidas.



La hipérbole de la hospitalidad | 85

cumplir su historia, que las ve participar comiinmente en el
desarrollo de la humanidad, en pazy separadas cada una segtin
sus vinculos étnicos, lingiiisticos y culturales. Sin el derecho
cosmopolita, los Estados se ven abocados a un estado de guerra
perpetua que precede a la sociedad civil y a las instituciones,
que precede precisamente al derecho, donde solo impera la
ley del miés fuerte. Sin el derecho cosmopolita, la nacién estd

abocada a su propia aniquilacién.

Es precisamente con respecto a estos «supuestos» del discurso
kantiano que Derrida comienza su reflexién sobre la hospitali-
dad en 1995, subrayando que: «On ne parlera alors d’étranger
et d’hospitalité que dans I'espace de la moralité objective,
de I'éthique au sens de meeurs (Siztlichkeit), du droit ou du
juridico-politique dans un espace déja déterminé, délimité
comme territoire familial, territoire civil ou territoire état-na-
tional» (Derrida 2021, 86), lo que implica inmediatamente
que «I’hospitalité réglée par le droit (...) venant confirmer la
propreté et le pouvoir de 'hote, et d’abord son ipséité (...)
est si bien limitée par sa dé-termination qu'elle finit la ou elle

commence; son effectivité la ruine» (Derrida 2021, 87).

De este modo, la hospitalidad, mds que acoger, circunscribe y
delimita al huésped a través de sus determinaciones y condi-
ciones, lo incorpora a un proceso de fichaje, de identificacién
forzada para que responda, en primer lugar, a la pregunta
«;quién eres?» y, a continuacion, a la pregunta «;por qué entras
en mi territorio nacional?». Con una férmula, Derrida resume
esto afirmando que, en este tipo de hospitalidad, el huésped es
«seulement 'entrante muni d’un passeport» [solo el que entra

provisto de un pasaporte] (Derrida 2021, 86).



86 | Fabio Tesorone

Todo el planteamiento del seminario de Derrida tiene como
objetivo polarizar el concepto de hospitalidad entre dos leyes,
como se decia, propiamente antindémicas: la primera es una
ley de hospitalidad absoluta que le dice «ven» al que llega, mds
alld de cualquier determinacién especifica, que invita y llama
al otro a entrar, sin pedir ni imponer limites. La segunda, en
cambio, es la hospitalidad mediada por el derecho, condicionada
y vinculada a la estructura de la identidad y del Estado nacién.
La relacién entre estas dos dimensiones no es simplemente
contradictoria —si a entonces no b—, sino que, por el contrario,
aunque las dos determinaciones de la hospitalidad son eviden-
temente antipodas, segin el autor, nunca pueden darse por
separado. Esta es la extrana ley de la hipérbole que lleva a Kant,
por un lado, a teorizar una «hospitalidad universal» basada en
la «posesién comin de la tierra» y, por otro, a vincularla a un
derecho que la reduce a un elemento de interés interestatal.
Sin la primera forma de hospitalidad no seria posible pensar el
horizonte de posibilidades de la acogida y el encuentro, pero
sin la segunda no seria posible realizarlo. De hecho, subraya
Derrida, la dimensién hiperbdlica de la hospitalidad se revela
sobre todo cuando, de un lado u otro de la antinomia, se
pretende proceder como si el término opuesto del par de con-
trarios no existiera. Es el sentido del doble ejemplo que Kant
proporcionaba anteriormente: la hospitalidad absoluta puede
transformarse inmediatamente en imperialismo y conquista. Si
no se presupone la existencia de una identidad, de un pueblo
o de una nacién —por lo tanto, de un hogar y de un propio—,
el huésped ocupa el lugar de la hospitalidad como un vacio y
procede a ocuparlo e investirlo de sentido y de instituciones
ajenas a él. Es la historia del colonialismo, que paradéjicamente

siempre se apoya en un cierto discurso de tipo cosmopolita en



La hipérbole de la hospitalidad | 87

el que una civilizacién representa los valores de toda la huma-
nidad y estd dispuesta a «acogerla» para llevarla a su plenitud.
Este discurso se basa en la descalificacion previa de la identidad
del otro, en la imposibilidad de reconocerlo como dotado de
derechos y, por lo tanto, de considerarlo salvaje, barbaro y, en
tltima instancia, enemigo. Podemos decir que la hipérbole de
la hospitalidad absoluta que conduce al colonialismo ha sido
la norma de la civilizacién occidental durante siglos y, en cierta
medida, sigue siéndolo. Sin embargo, a partir de la crisis de la
forma Estado nacién®, la hipérbole sigue una direccién diferente,
como ya hemos senalado anteriormente. Hoy en dia, el tema
de la hospitalidad es principalmente el tema de las migraciones
y el control de las fronteras. Después de haberse apropiado y
devastado pueblos, territorios y culturas en todos los rincones
del mundo, Occidente invierte el rumbo y modifica en conse-
cuencia su discurso sobre la hospitalidad. El extranjero ya no
debe ser educado en las costumbres occidentales para sacarlo de
su retraso evolutivo —ya sea histdrico, cultural o biolégico—; al
contrario, debe ser identificado, examinado y controlado para
comprender los «motivos de su visita» y, en su caso, devolverlo
a su territorio de origen si estos motivos no coinciden con el
interés nacional. Por lo tanto, el extranjero solo puede ser acogido
si sirve, de alguna manera y segtin el deseo absoluto y arbitrario
del anfitrién, a los intereses nacionales. También en este caso,
senala Derrida, el discurso mds reaccionario y antiinmigracién,
e incluso racista, nunca es un discurso explicitamente contrario
ala hospitalidad, sino siempre una declinacién especifica de esta
que se sittia en un momento dado de su extensién hiperbélica

* Derrida, en el seminario, toma en consideracién la segunda parte de Aren-

dt (2017, 147), que expone la tesis sobre el declive de la forma Estado
nacién como una de las causas del origen de la Primera Guerra Mundial.



88 | Fabio Tesorone

(Derrida 2021, 183). La complicidad entre los discursos y las
politicas nacionalistas de la contemporaneidad con la hipérbole
de la hospitalidad se hace maximamente evidente en dos casos.
El primero es el que Derrida denomina en el seminario la
l6gica de la «Zona» o del «Enclave». Estas figuras son modelos
operativos que se desarrollan fractalmente en diferentes niveles
en las comunidades politicas modernas y antiguas. La divisién
entre el centro metropolitano y las periferias (banlieue), la ges-
tién de las minorias étnicas dentro de un Estado de confesién
religiosa, lengua o cultura mayoritaria diferente’, los regimenes
de apartheid, son todas formas de un método de separacién
interna y de produccién de lo que Derrida llama una «bisagra
en el enclaver. El huésped es conducido, o ya se encuentra,
en el corazén de la casa y del territorio nacional que lo acoge,
pero al mismo tiempo es marginado en su interioridad. El es
excluido sin ser expulsado, es decir, no permanece adentro
de la casa del anfitrién mds que para desempenar funciones
especificas y subordinadas. Por lo tanto, estd aislado, castigado,
marginado, pero sigue presente y a disposicién, sometido al
mando del duefio de la casa. En este sentido, el dueno de la
casa convierte al huésped en su rehén, exponiéndolo ademds
al riesgo constante de la «solucién final». De hecho, al ser el

rehén extranjero y carecer de derechos, siempre es el duefio de

Derrida cita el caso de las minorfas musulmanas en el estado ortodoxo ser-
bio en el contexto de su época marcado por las guerras del Golfo. En este
caso, el autor subraya cémo es a partir de la impotencia material y politica
de la ONU, entendida como una federacién kantiana de estados, que se
perpetra la agresion autoinmunitaria. Aunque impotente, la existencia de
un tercero es la tinica manera de concebir la mediacién entre los distintos
sujetos en lucha, hacia el todo o hacia el exterior, y, por lo tanto, en su
defectuosidad y en su vinculo con la cadena de significados de la tradicion
occidental adn por deconstruir, sigue siendo la Gnica perspectiva viable
para la resolucién de los conflictos. Derrida 2021, 258-259.



La hipérbole de la hospitalidad | 89

la casa quien decide interrumpir su supuesta benevolencia y

hospitalidad y poner fin a su visita.

En este caso, la hospitalidad es un derecho del propietario y
un deber del huésped. Sin embargo, teniendo en cuenta el
esquema tradicional hegeliano de la dialéctica senor-siervo, la
relacion de hospitalidad y subordinacion se transforma inme-
diatamente en codependencia®. No existe la identidad familiar
sin el extranjero visitante, que forma parte de la construccién
misma del oikos desde el principio. Desde este punto de vista,
el pasaje siguiente, potencial pero frecuente, de la expulsion
del huésped, debe considerarse siempre como un proceso «au-
toinmunitario». La destruccién del «enclave interno» y de la
«criptar, dice Derrida, es siempre una consecuencia del «odio
a si mismo» (Derrida 2021, 248) y tiene efectos autoinmuno-
légicos: «Cauto immunologique, c’est-a-dire de ce qui, pour
le dire dans le langage de la médicine, de la biologie ou de la
physiologie, détruit sa propre protection, ses propres défenses
immunitaires et donc s’attaque a sa propre propriété, au plus
proche de soi, s'attaquant ainsi lui-méme comme un autre,
comme un “étranger”, voire comme un intrus indésirable ou
un parasite» (Derrida 2021, 254).

Se elimina una parte de uno mismo porque se percibe como
extrafia y contaminante, pero al hacerlo se pone en peligro

la vida misma del organismo receptor. Todas las limpiezas

Utilizamos aqui la férmula hegeliana para simplificar, pero deberfa aplicar-
se a los supuestos derridianos que neutralizan toda teleologfa y linealidad
histérica. De hecho, la dependencia especifica entre el huésped y el anfi-
trién, o entre el sefior y el siervo, siempre habria existido, ya que no habria
propiedad ni dominio sin hospitalidad, sin huésped y sin extranjero. No
hay una linealidad dialéctica, sino una relacién diferencial.



90 | Fabio Tesorone

étnicas y los genocidios proceden, en efecto, de un complejo
autoinmunitario que hace imposible convivir con la diferencia
o percibir lo propio, lo intimo, el yo, como algo dividido inter-
namente. La diferencia interna se percibe como una amenaza
a la supuesta pureza del yo. Por esto, la estructura de la Zona/
Enclave/Cripta, y la paraddjica reaccién autoinmune a ella,
forman parte del mecanismo hiperbdlico de la hospitalidad.

Son un fenémeno de hospitalidad.

El segundo ejemplo se refiere al discurso ya canénico de la
derecha occidental contempordnea basado en el argumento
etnodiferencialista. En su primera formulacién, que se debe
a Alain de Benoist/, el etnodiferencialismo se propone como
un intento de distanciarse del biologismo racial que implicaba
jerarquia, dominacién y violencia. El nacionalismo moderno,
por el contrario, deberia afirmar la separacién étnica y cultural
con el fin de conservar y preservar la identidad de todos los
pueblos y todas las naciones. El fenémeno de la inmigracién
seria perjudicial, ante todo, porque corrompe y pone en peligro
las «propiedades» culturales y étnicas de los pueblos implicados,
tanto de los que hospedan como de los que estdn acogidos.
En este sentido, la retérica contempordnea etnodiferencialista
sostiene que para acoger hay que ser ante todo autéctono y
que esto implica la divisién étnico-nacional. Por lo tanto, no
se opone a la hospitalidad, sino que acentta las condiciones
de posibilidad para que esta pueda tener lugar, en consonancia
con las premisas kantianas sobre la separacién y la autonomia

de los Estados nacionales. Sin embargo, al no tener en cuenta

7

Véase en particular: De Benoist 1979 y De Benoist 1974. Ademds, para un
andlisis del tema en relacién con el nacionalismo filoséfico, véase Tesorone
2025.



La hipérbole de la hospitalidad | 91

las diferencias histéricas y politicas entre naciones, pone en el
mismo plano a antiguos imperios coloniales y a Estados que
han sufrido la dominacién extranjera, acabando por convertirse
en un instrumento retdrico para preservar los privilegios de
las naciones occidentales en detrimento del resto del mundo.
También en este caso, un discurso que formalmente afirma la
proteccién de las condiciones de hospitalidad se transforma
hiperbédlicamente en su contrario, es decir, en la negacién de
la hospitalidad real para los individuos y las poblaciones que,
en las condiciones histéricas dadas, deben, en muchos casos,
su propia supervivencia a las relaciones de hospitalidad con

las naciones econémicamente mds avanzadas.

*okk

La hospitalidad pareceria, por lo tanto, avanzar hiperbdlica-
mente hacia su contrario, y esta «ley» tendria una conexién
fundamental con la formacién de las identidades nacionales,
étnicas y culturales, asi como con los discursos nacionalistas.
Volviendo al texto kantiano, recordemos el argumento segin
el cual, segtin Kant, todo derecho a la hospitalidad, ademds
de ser el cumplimiento inevitable del 7us civitatis y del ius
gentis, derivaria de la «naturaleza» de la tierra, como lugar
originalmente deshabitado, como lugar de trdnsito, como
lugar no propietario y, por lo tanto, comun. Este argumento
remite directamente a los andlisis de Derrida durante los
cursos dedicados al tema del nacionalismo en el cuatrienio
1985-1988. En particular, las lecciones dedicadas a Chora y
a la obra de Nicole Loraux (Loraux 1981), que insisten en
los textos platénicos (7imeo y Menéxeno). Chora seria conce-
bida por el texto de la metafisica como un elemento a la vez

sacrificial y fundacional para la definicién de toda comunidad



92 | Fabio Tesorone

politica nacional, es decir, de todo ghenos. En el Timeo, Chora
se define como materia primordial indeterminada, matriz,
madre-tierra, receptdculo, «lo que acoge sin dar», es decir, el
lugar primigenio donde injertar las formas ideal-tipicas (Eidos).
Solo a partir de este sustrato informe y absolutamente receptivo
—absolutamente hospitalario— es concebible para Platén algo
como la fundacién cosmoldgica y epistemoldgica del Zimeo.
Derrida subraya, sin embargo, que esta escena tan conocida
del Zimeo se repite tanto en el propio texto platénico cuando
aborda el tema de la fundacién de la polis, como en todo el
texto de la tradicién filoséfica occidental, que cada vez que
necesita pensar la propiedad y la fundacién institucional no
puede evitar hipotetizar un sustrato infinitamente apropiable®.
De hecho, la antinomia de la hospitalidad, en su punto quizd
mds profundo, reside precisamente en la coincidencia paradédjica
entre la inapropiabilidad y la apropiabilidad absoluta. Kant
debe pensar la tierra como un espacio comun inapropiable
para articular una estructura del derecho que prevé la divi-
sién propietaria de la tierra en Estados nacién mutuamente
visitables, al igual que Platdn tuvo que imaginar Chora, el
espacio neutro y desprovisto de todo lo propio, por lo tanto,
inapropiable, para codificar un Ghenos ateniense autéctono y
soberano, ya que se instalé sobre la materia virgen primordial
del suelo dtico. La hipérbole de la hospitalidad se caracteriza,
en estos casos, por un constante paso metonimico que trans-
forma las condiciones de imposibilidad de la propiedad en sus
condiciones de posibilidad, que convierte la «tierra comtn»
o la «<madre» en propiedad del Pozes, del Esposo (marido) y

del duefo de la casa.

8

Para profundizar véase Vitale 2024 y Tesorone 2024.



La hipérbole de la hospitalidad | 93

Sin poder repasar en detalle el argumento de Derrida y Loraux
en relacion con el texto de Platén, podemos afirmar que la
extrana naturaleza de Chora, que conduce a los significados
de hospitalidad absoluta, recepcién sin apropiacién o sustra-
to comun, pareceria ser la base 16gico-filoséfica para pensar
cada vez la apropiacién y la fundacién étnico-nacional. Esto
se inscribe coherentemente en la l6gica antinémica de la
hospitalidad, ya que no habria ningtn hogar propio, ningiin
oikos propietario sin un espacio originalmente hospitalario.
Ademis, esta paradoja no solo se referirfa a un hipotético
origen prepolitico de las identidades comunitarias, sino que
estarfa constantemente presente en la redefinicién de todas las
identidades, que para concebirse necesitan acoger al otro para

luego fagocitarlo, apropiarse de él para delimitar sus fronteras.

La nacién, la etnia, la comunidad autéctona son, por tanto,
formas de identidad que nacen y se deconstruyen cada vez
siguiendo la paradoja de la hospitalidad. Desde este punto de
vista, se podria pensar en la existencia de una verdadera hospi-
talidad nacionalista, con sus estrategias retdricas y politicas: el
enclave, la reaccién autoinmunitaria, la diferenciacién étnica.
La deconstruccién, en este sentido, serfa el esfuerzo por invertir
la hipérbole nacionalista, es decir, el esfuerzo por pensar fuera
de la cadena tradicional que vincula la hospitalidad con la

propiedad, el sujeto, la familia y la nacién.

Bibliografia

Arendt, Hanna. 2017. The Origin of Totalitarism. Nueva York:
Penguin Classics.



94 | Fabio Tesorone

Benveniste, Emile. 1969. Le vocabulaire des institutions in-
do-européennes. Paris: Les Editions de Minuit.

Benjamin, Walter. 2021. Paris, capitale du XIXe siécle. Paris:
Collection Passages.

De Benoist, Alain. 1979. «Droit: I'ancienne et la nouvelle».
Les Idées a Uendroit. Pour une ligne de conduite décisive face

a la modernité. Paris: Avatar Edition.

1974. «Contre tous les racismes». Eléments, n. 8-
9: 13-23.

Derrida, Jacques. 2021. Hospitalité, vol. 1, Séminaire (1995-
1996). Paris: Seuil.

1985. Nationalité ex Nationalisme Philosophiques:
mythos, logos, topos, 1985-1986. https://dpul.princeton.
edu/derridaseminars/catalog/v405sj599

Loraux, Nicole. 1981. Les Enfants d’Athénes. L'Invention
d’Athénes, Histoire de ['oraison funébre dans la «cité classique».
Paris: La Haye.

Kant, Immanuel. 2003. Per la Pace Perpetua. Mildn: Rizzoli.

Tesorone, Fabio. 2024. «Proto-nazionalismo e nazionalismo
filosofico. Jacques Derrida alla luce del dibattito storiogra-
fico sul nacionalismo». En Decostruzioni in Corso. Studi
derridiani in Italia, 223-245. Milan: Mimesis.

2025. «Cultural Racism as Metaphysical Racism
Nouvelle Droit’s national-philosophical framework». CR:
The New Centennial Review [forthcoming].

Vitale, Francesco. 2024. «“La razza delle donne”. La “chora” tra
Nicole Loraux e Jacques Derridar. Estetica, studi, ricerche,
vol. XIV: 253-264.



Hacer lugar

Isabel Baboun Garib

Entonces lo supe, que pertenecer es vivir.

CLARICE LiSPECTOR

Sellama A, y es quien me recibe. Son pasadas las tres de la tarde
de un dia sdbado. ;Seré la tinica? La escucho decir su nombre
y después: bienvenida. Me pregunto cudndo fue la dltima vez
que yo le pregunté a alguien por su nombre. Entonces, ella

pregunta por el mio.

Estoy en el Museo Violeta Parra, cerca de la estacién de metro
Baquedano. Zona Cero, como se nombraba a ese sector de
Santiago desde lo ocurrido el 18 de octubre del afo 2019.
Entonces el Museo fue quemado tres veces. Tres incendios en
menos de un mes durante febrero del ano 2020. La entrada.

El auditorio Antar casi completo. A fecha de hoy, no hay

§  Doctora en Literatura Latinoamericana por la Universidad de California.
Autora de Un cuarto un nombre (Pen Press, 2011), Todos los drboles (Libros
del Amanecer, 2015), Un hermano muerto (Cuarto Propio, 2018), La tai-
landesa (Tusquets, 2023) y Ummi, una historia de la migracién palestina
(Tusquets, 2025).



96 | Isabel Baboun Garib

responsables. A fecha de hoy, no hay a quién atribuir delito.
No hay nombres.

Antes de mi visita, nunca nos habfamos visto con A, y no im-
porta; entre nosotras habrd palabras sueltas, pdrrafos largos, el
pulso de un no sé, si s¢, déjame revisar mi cuaderno. Palabras
suyas no dichas y mias como gramdtica comutn. A es amable
conmigo, acogedora. Tiene veintitrés afos. Me cuenta que
estudié teatro, pero que a eso ya no se dedica. Lo dejé, dice, y
animosa yo le digo que tiene mucho tiempo como para decir
asi, tajante, que ha dejado algo. Ella sonrie. Esa sonrisa marca

un silencio, el primero.

El museo fue creado el 4 de octubre del 2015 con el propésito
de restaurar y preservar la obra de Violeta Parra. Para hacer
lugar, me digo, a su obra que fue su vida. Fueron sus hijos
quienes abrieron lugar entregindole al museo la obra de su
madre. Hacerlo fue darle ubicacién cierta en la ciudad. Una
direccién, un niimero, una forma de poner al cuidado de
nosotros su imaginacién. La imaginacién, donde siempre serd

posible despedirnos.

Le pregunto a cudntas personas esperamos para iniciar el reco-
rrido. Irds tt sola, me dice A. Pero se corrige: iremos juntas, las
dos. Por algtin motivo la noticia me alegra. Me habia olvidado
de lo que era recorrer con alguien un lugar. Recorrer acom-
panada, qué significa ser recibido. Le pregunto desde cudndo

es voluntaria en el museo. A sonrie: es mi primer dia, dice.

ko

Belal Khaled (Gaza, 1992) es un fotoperiodista y artista de
caligrafia drabe conocido alrededor del mundo por su capacidad



Hacer lugar | 97

de documentar la vida en medio de la guerra y la ocupacién. Es
todo lo que sé por ahora. Lo demds lo aprenderé de A, que ird
contestando mis preguntas y revisando datos en su cuaderno
para no equivocarse. Para darte una experiencia sin error, me
dice. No hay experiencia sin error, quiero decir y, en cambio,

dejo a su hospitalidad avanzar con nosotras.

A me explica que la exposicién de Belal tiene tres partes, lo que
quiere decir que serdn tres salas. La primera retine fotografias como
esta: un hombre refugiado en Rafah que rechazé una ceremonia
para celebrar a cuarenta estudiantes que memorizan parte del
Corén. La sala siguiente retine solo imdgenes de nifios y mujeres.

La tercera y tltima, escucho, serd a la que debo entrar yo sola.

La forma del museo es curva, aunque sus trayectos mds largos
se aventuran en linea recta. Camino muy cerca de A; su paso
4gil, su voz delicada diciendo sigueme, espera, detengdmonos
acd, pareciera unir a toda linea recta y trayecto largo. Hace
frio. Su compania me proporciona confianza. No sé de qué
lugar proviene aunque supongo que del intercambio de pa-
labras o del no intercambio de ninguna. Mi alegria proviene
de su compania. Mi alegria (podria decirlo asi) proviene de la
consecuencia de que ella guie para mi la mirada.

Me cuenta que Belal, antes de su visita al museo, nunca habia
estado en Chile. Que él dijo cuando mont6 la exposicion «ya,
muéstrenme a Violetar. Que cuando Belal entendié quién
habia sido Violeta supo por qué sigue entre nosotros. A dice
que por eso Belal quiso darle a Violeta un lugar visible entre
todas las imdgenes que habia traido desde lejos. ;Dénde?,
pregunto. Dénde exactamente es lo que quiero saber. Serd lo

ultimo que vas a ver del recorrido, me contesta.



98 | Isabel Baboun Garib

La luz del dia entra despacio. Cuando lo hace, es como si rom-
piera un poco mds los surcos de las murallas quebradas. Basta
un viento, una sola corriente suave pero firme, para terminar

de romperlas.

Las paredes de la primera sala se mantienen tal cual desde los
incendios, dice A, y asi las quiso Belal para la exposicién. Las
miro como una sola mancha inmensa, desproporcionada, una
misma quemadura. La grafia del humo sobre el cemento ahora
negro, ahora arrumbado en alguna esquina del museo que yo
creo distinguir cuando me asomo a una escalera que lleva a un
piso que estd por debajo de ese. En la muralla: un retrato de
manos juntas y abiertas en un ruego. Manos pequenas, como
los pies vendados de nifos sin que todavia hayan aprendido a
caminar. Hay ojos, dedos mutilados. Hambre. Cémo mirar.
Cémo escribir de todo lo que parece quedar demasiado lejos.
La escritura, dijo Marguerite Yourcenar, es un ejercicio con

ojos abiertos.

Belal hace caligrafia drabe en espacios piblicos. A me cuenta que
aquella imagen de la sala que ahora tenemos al frente, y que retrata
los escombros de la ciudad, tiene entre sus partes rotas piezas
de arte con la grafia en drabe de él. Belal nos conté aqui, en el
museo, dice A, que colocar esas piezas fue un intento suyo por
simbolizar resistencia y esperanza. No es ficil, agrega. Qué cosa,

le pregunto, consciente de lo que me quiere decir. Mirar, dice.
koK
Mirar. No pueden hacer otra cosa.

A cada imagen la sostiene el muro. El muro sirve de ancla para

quienes han visto mds de la cuenta. Para quienes atestiguan la



Hacer lugar | 99

muerte que arrastra y se lleva, pero no trae. Muerte que viene

a buscar el ahogo de la siguiente.

Belal nos cont6 las condiciones en que trabajan los fotoperio-
distas en Gaza: mientras documentan lo que ven, alguien les
narra en tiempo real si algiin miembro de su familia, si la casa
donde se resguardan, si un colega periodista, ha sido asesinado.
En tiempo real escuchan si una bomba ha caido, qué tan cerca
o encima de la casa donde viven ellos. En tiempo real, cuando
el pedazo de tierra que sostenia su casa ya no sostiene nada.

En tiempo real, lo que ya no existe.

A fecha de hoy, dice A mirando su cuaderno, la suma de
periodistas fallecidos corresponde a doscientos cincuenta, la
mis alta de la historia. Ambas observamos la misma fotografia:
el cuerpo de un periodista muerto envuelto en un saco color

blanco. Un cuerpo muerto rodeado de otros periodistas, vivos.

En la sala no hay nadie. O no todavia; dentro de poco hard
ingreso un grupo de cinco o seis personas guiado por otra
voluntaria. Cinco o seis personas en compania de alguien que

también los guie, reciba, acompane.

*ok

Hospitalidad proviene del latin Aospes, que quiere decir «<hués-
ped». Que quiere decir «extrano». Que quiere decir «enemigo».
En el museo me reciben A, los ojos de Belal en cada fotografia

tomada por él, sus manos, que trajeron cada imagen hasta aqui.

Me pregunto si abrir la mirada a quien ve morir, en algo
abriga, acompana. Si los ojos viesen del mismo modo que ve

la fotografia, escribié Marguerite Duras, ;podrian soportarlo?



100 | Isabel Baboun Garib

Y también: «No hay fotografia que no dé testimonio de quien
la hace». ;Siempre habrd lugar? Siempre en la mirada, pienso,
aunque haya quienes quiten la vista como aquellos que arrancan

del lenguaje las palabras.

*ox

Silencio. Ante lo que no puede ser dicho o no sabemos decir.
La poesia sabe, porque en silencio susurra, porque se abastece
de él. Ella mece el sonido desde el choque de la palabra con
el sonido que falta y asi lo hacer gritar. Lo que no sabe decir
es el significado que abre en el ojo de quien mira toda forma
de ver de nuevo. La poesia abre, tanto como el cuerpo que

recibe y contiene.

Si hay un lugar donde todo cabe, escribié Maria Teresa
Andruetto, es en lo poético. Ahi donde una madre es todas,
dice, donde la lengua (estrangulada, doliente y memoriosa)
es capaz de hacer lugar a todas. Hacer lugar para dejar que
aparezca el cuerpo, pienso, a todas sus lenguas. Entre que-
brantos darle lugar a toda verdad que sobrepasa lo comtn, esa
que nos parece inamovible, fija, pero que se rompe y quiebra,
que sangra y se extingue. Hacerle lugar a lo incomprensible.
Hacerle lugar a la mirada de horror del otro. Mujer. Tiene
que morir. Ella tiene que morir. Ella, la primera en mirar los
ojos reventados de muerte. «La mujer palestina es el pilar que
sostiene la resistencia, la guardiana incansable de la cultura», leo

del folleto de la exposicion. En Gaza, leo, maternar es resistir.
Pero el silencio también sepulta, aleja, hace desaparecer.

Ante cada imagen retratada por Belal, pienso si lo que hace falta
es entrar al ruido para fabricar todo el ruido que haga falta.



Hacer lugar | 101

Silencio habrd, pero no tiene por qué ser lo que nos quede.
«Toda palabra recuperada es un alivio», escribié Lispector.
Ante las imdgenes de Belal, me pregunto si recuperar todas
las palabras sea posible, y si hacerlo haria que las palabras que

perdieron otros perduren. La poesia, me digo, y su cuerpo.

Miro a A. Debe ser dificil, digo. Me refiero a acompanar, a
guiar un recorrido como este. Ella entiende. Ella dice que, en
su primer dfa, encontrarse con personas a quienes decirles su
rabia e impotencia ha sido escuchar de la boca de ellos la im-
potencia y la rabia que también es la suya. Un silencio detrds
de otro detrds de otro se nos suma. 7oda palabra recuperada

es un alivio.

*ok

Yiyun Li es una escritora china que migré a Estados Unidos en
1996 para estudiar inmunologfa; cambié de parecer después
de tomar un curso de escritura creativa entendiendo que lo
suyo era escribir. Una vez alguien le dijo: «Es una aberracién
que escribas de China en inglés y no en tu idioma». Cuando
lef esa frase, me pregunté si la autora habia elegido escribir en
otro idioma como una forma de hacer silencio ante su propio
origen o como una manera de darse acogida, proteccién, desde
la palabra que escribia. La escritura es una forma de exterio-
ridad tanto como la palabra hablada. Escribir en otro idioma
quizd haya sido para ella una forma de resistir o de ser testigo.
Escribir en otro idioma quizd para elegir tomar distancia del
origen si es que algo se puede elegir cuando se estd lejos. Lo

poco que se elige, tal vez, sean las palabras que se escriben.

ko



102 | Isabel Baboun Garib

¢ Tus abuelos eran de Palestina?, me pregunta A. Le digo que
si. Me pregunta si hablo drabe. Le digo que no. Pienso en
mis abuelos paternos cuando llegaron a Chile. Ellos sentian
vergiienza de hablarnos en drabe, me habria contado mi tio, el
tnico hermano de mi papd nacido en Haiti, como mi abuelo.
Que a su papd y mamd, cuando llegaron a Chile, no hablarles
en drabe les dolfa. Le digo a A que mi abuela paterna nacié
en Belén y que su esposo, mi abuelo, en Haiti. Que después

migré con su familia a Palestina, donde aprendié ese idioma.

Le pregunto a mi tio el motivo de la vergiienza. Yo imagino
ese porqué, pero su respuesta es muchisimo mds grande:
mamd y papd nos hablaban en francés y castellano; de mama
aprendimos el francés y el castellano como su tristeza, la del
drabe que no podiamos hablar. Y su vergiienza, la de esconder

el drabe que a nosotros tanto nos gustaba oir y a ella hablar.

*ox

Una bomba atémica cayé el 6 de agosto de 1945 sobre
Hiroshima; otra lo hizo el 9 de agosto sobre Nagasaki. Cayd,
aniquil6, mutild. «Devuélveme la paz», dice un verso de
«Preludio» del poeta japonés Sankichi Toge, sobreviviente de
la bomba atdmica de Hiroshima. Devolver es el verbo, el pulso
que cae como gota de sangre sobre el poema. Devuélveme
a mi padre a mi madre a los viejos a los nifios a mi mismo.
Devuélvannos los dedos, el equilibrio de las piernas, la linea

recta del horizonte. Devuélvanles el silencio.

En Gaza, ahora mismo, a 13. 224 kilémetros aproximadamente,
se aniquila, mutila silencia. «Se acabd la felicidad de sonar con

una familia», dice el verso de otro poema de Sankichi.



Hacer lugar | 103

Belal atestigua cada imagen que retrata y con ellas le hace
lugar a lo que documenta; una forma de reclamo, otra forma
de abrirnos la mirada para darle nueva pertenencia a cada

retrato que hizo.

«Traigo los ojos con que ella miré estas cosas, porque me dio
sus ojos para ver», dice Juan Preciado cuando llega a Comala,

recordando a su madre el dia de su muerte.

*ox

Mientras termino de escribir esto, escucho el correr del tren.
Corre debajo de mi; es la linea de metro que pasa justo por
debajo de la tierra del primer piso donde vivo. El ruido llega

a intervalos y desaparece de la misma forma.

Ya no hay silencio, dice A que dijo Belal el dia que instal6
las fotografias. Ya no hay intervalos de descanso para la bulla
constante de las bombas, del hambre. ;Dénde estd ahora?, me
refiero a Belal. Fuera de Gaza; el que sigue alld es su pap4, dice

ella, y no sabe cémo hacer para sacarlo.

A me pide que avance. Es aqui, dice, y marca con su voz ese
lugar. Lo que vas a ver ahora, a escuchar —se corrige— serd
un Gnico sonido. Es la tercera sala, donde estd el sonido que
simula lo que ellos estin oyendo ahora. La tltima sala, repite,

a la que entrards td sola.

[El 7 de octubre del afio 2023, yo estaba en una ciudad
rodeada de una cadena montanosa que es parte de los Alpes
escandinavos. Cada vez que salia a la calle podia ver Ulriken,
uno de sus picos mds altos. Me habian invitado a pasar una

estancia en el departamento de alguien que no conocia para



104 | Isabel Baboun Garib

escribir. Serfan tres semanas, sola. Al llegar, me entregaron
las llaves y algunas instrucciones. Era un dia de semana en
la tarde, no de noche. Me asomé por la ventana: el sol ya se
habia ido. Alguien fue por mi al acropuerto. Alguien me llevé
al supermercado y hablé por mi en noruego. Alguien me llevd
al departamento de vuelta. Esa persona célida, amable, antes
de irse, me enseid a encender las luces. Me ensefi el lugar
donde guardaba el duefio de casa los abrigos. Este es para ti,
me dijo, entregdndome ese que el duefo de casa habia elegido
para que yo pasara el gélido frio noruego. Me acuerdo de las
luces encendidas al entrar. No habfa nadie. El dueno de casa
las dejaba asi para que las plantas pudieran seguir alimen-
tindose y crecer hacia todos lados como sin consciencia de
crecer. Necesitan luz o se deprimen; sobre todo en esta época,
me dijeron. Luces que aprendi a qué hora del dia encender,
aunque tuviera que salir. En invierno, en ese lado del planeta,
el sol se esconde antes de las tres de la tarde y sale después
de las diez de la manana. Ya casi era esa época del ano. Era
octubre, principios. Al interior del departamento, la luz debia
estar encendida siempre. Al menos una, la més célida, esa que

a mi me dio acogida y recibié cada vez que llegué].






