
 

33 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

ISSN 0719-0670 

 
MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN:  

LA RECEPCIÓN DEL PENSAMIENTO DE NIETZSCHE Y SPENGLER EN MARIÁTEGUI 
 

Horst Nitschack 
 

Se cuenta que hubo un autómata construido 
de tal manera que a cada jugada de un 
ajedrecista (oponente) replicaba con una 
jugada que le aseguraba el triunfo en la 
partida. Un muñeco en atuendo turco, con la 
pipa de narguile en la boca, sentado ante el 
tablero que descansaba  sobre una mesa 
espaciosa. Mediante un sistema de espejos se 
despertaba la ilusión de que esta mesa era por 
todos lados transparente. En verdad, dentro de 
ella, había un enano jorobado, que era un 
maestro en el juego del ajedrez y conducía la 
mano del muñeco por medio de hilos. Se 
puede uno imaginar un equivalente de este 
aparato en la filosofía. Siempre debe ganar el 
muñeco al que se llama “materialismo 
histórico”. Puede competir sin más con 
cualquiera, si toma a su servicio a la teología, 
que como se sabe, hoy es pequeña y fea y no 
debe dejarse ver de ninguna manera 

Walter Benjamin 
 

                                                 
 El presente ensayo corresponde a la traducción de Horst Nitschack. “Mythos, Rasse, und 
Revolution: Die Rezeption Nietzsches und Spenglers Bei Mariátegui”, en José Morales Saravia 
(ed.). José Carlos Mariátegui (Frankfurt: Vervuert, 1997), pp.79-94. La traducción del alemán 
estuvo a cargo de Sascha Cornejo Puschner, estudiante del Magíster en Pensamiento 
Contemporáneo del Instituto de Humanidades (IDH) de la Universidad Diego Portales (UDP). 
Agradecemos al propio autor por la autorización de la publicación en español de su ensayo y 
por su excelente disposición para revisar y corregir la traducción que aquí ofrecemos. 
 Doctor en Filosofía por la Universidad de Friburgo, Alemania. Desde 1975, se ha 
desempeñado como profesor de distintas universidades en Alemania y América Latina. 
Recientemente, ha sido profesor visitante en la Universidad de Humboldt y en el Instituto de 
Estudios Latinoamericanos de la Universidad Libre de Berlín. En Chile, ha sido profesor de la 
Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación (UMCE), y de la Universidad de Chile, 
donde actualmente se desempeña como docente e invesigador del Centro de Estudios Culturales 
Latinoamericanos. Es autor de diversos artículos y ensayos sobre literatura y cultura brasileña, 
siendo editor de Brasilien Heute (Vervuert, 2010), editado junto a Sergio Costa y Hartmut 
Sangmeister, y de Brazil and the Americas. Convergencies and Perspectives (Vervuert, 2008), 
junto a Sergio Costa y Meter Birle. Además, es coeditor de Hannah Arendt: Sobrevivir al 
Totalitarismo (LOM, 2008), junto a Miguel Vatter.  



 

34 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN … 
 

En las tesis sobre el concepto de historia, que redactó Walter Benjamin poco 
antes de su muerte, se cristaliza una vez más la tensión en que se encontraba la 
discusión histórico-materialista en Alemania, antes de la Segunda Guerra 
Mundial y que apuntó a la pregunta: ¿cómo pueden ser adjudicadas -si es que 
se puede- las fuerzas del mito y la religión, es decir, las fuerzas de una 
irracionalidad de la cual el fascismo se sirvió de manera tan efectiva, a favor de 
un movimiento político, que tiene como meta la justicia e igualdad social y que 
se encuentre bajo los designios de una revolución social? O si la pregunta es 
formulada de otra manera: ¿es justificada la postura de Lukács que entiende que 
el irracionalismo romántico y la filosofía Nietzscheana a través de Spengler 
desembocará inevitablemente en el fascismo? 

Para contribuir con una respuesta a esa pregunta, resulta legítimo y de 
ayuda tomar un desvío a través del pensamiento del crítico cultural, político y 
marxista peruano José Carlos Mariátegui. Al mismo tiempo que este parentesco 
entre Mariátegui y Benjamin debe ser considerado como prueba  de que la 
problemática de Mariátegui y las soluciones elaboradas por él, no solo tienen 
validez en Latinoamérica.  

Dos cosas quedan fuera de duda, según creo, en el caso de Mariátegui:  
1. Él estuvo empeñado en integrar mito y religión en su concepción 
del marxismo.  
2. No tenía ningún temor de acercarse al irracionalismo alemán, ni 
en relación con Nietzsche, ni en relación con Spengler. 
 
Tanto el rescate de Mariátegui, para el marxismo ortodoxo, emprendido 

por ejemplo por Kossok y Dessau –y que desde luego fue puesto en cuestión por 
los acontecimientos históricos de los últimos años1–, como también el intento de 
subsumir su interés por el mito y la religión a una racionalidad “alternativa” o 
“racionalidad solidaria”, como estima Cesar Germaná (Forgues 1993, 145), me 
parecen problemáticos. Es evidente en Mariátegui la reevaluación del mito y la 
religión, que en Europa fueron considerados parte de la contra ilustración, y así 
pertenecientes a una tradición irracionalista, que por lo general se ve expuesta al 
reproche de que esta fomenta el statu quo social. Con eso, posturas 
irracionalistas cayeron bajo la sospecha del fascismo o, al menos, se les 
reprochaba ceguera política.  

La pregunta que queda es entonces, en qué medida ha tenido el mismo 
destino el irracionalismo de Nietzsche y Spengler en su camino sobre el atlántico 
y en su recepción en Latinoamérica –pero de manera contraria– como ya ha 
ocurrido con otras ideas y concepciones ideológicas del siglo XIX: las ideas 
recibidas fueron revalorizadas por una clase social que en el juego de las fuerzas 
políticas latinoamericanas les es asignado otro rol que aquel correspondido en 
                                                 
1 El autor hace referencia aquí a la caída del muro de Berlín y al derrumbe de la Unión Soviética 
(agradecemos al autor por esta aclaración) [N. del T.]. 



 

35 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

 
HORST NITSCHACK 

Europa, esto queda en evidencia, en el caso de la burguesía y de las ideas de la 
revolución francesa en Europa, y en los movimientos de independencia a 
comienzos del siglo XIX en Latinoamérica, en las cuales estas mismas ideas se 
convirtieron en la legitimación de la independencia de España, pero no en los 
fundamentos de un cambio político y social más profundo, es decir, un proceso 
de democratización. 

Desde el punto de vista hermenéutico se hace manifiesta la diferencia 
entre “influencia” y “recepción” (Gadamer 1990): hablar de recepción y no de 
“influencia” significa reconocer al otro como sujeto, el cual lee e interpreta el 
texto según sus propias condiciones, sin que ello signifique la falsificación o 
fraude de un texto “original” –que como tal no existe como autoridad–.  

Queda entonces la pregunta, en qué medida se libera la recepción de 
Nietzsche y Spengler en Mariátegui, de la incorporación en una argumentación 
ideológica que cayó en la sombra del conservadurismo de derecha y del 
fascismo en Alemania de los 20 y que hasta el presente no ha podido liberarse.  

En el caso de Spengler, queda muy clara la gran disposición de leer La 
decadencia de Occidente de forma distinta en Latinoamérica que en Europa, 
como demuestra el caso de José Vasconcelos y su Raza Cósmica, es decir, como 
referencia indirecta a América como continente del futuro, pero también –y esa 
es la lectura de Mariátegui– como ejemplo de un pensamiento cosmológico, que 
permite generar de forma productiva una reconciliación con el mito de la cultura 
incaica: “[…] ese texto reaccionario en Europa, tuvo efectos imprevisiblemente 
revolucionarios en América latina, robusteciendo y afirmando las raíces 
populares de nuestra cultura” (Flores 1989, 60). 

 
Mariátegui y Nietzsche 

 
Partamos con los datos concretos: tal como lo señala Udo Rukser en 

Nietzsche en la Hispania, “hasta 1907 estuvo traducida casi la totalidad de la 
obra, algunas cosas de forma errónea y superficial”(Rusker 1962, 365). 
Mariátegui leía alemán, pero no es seguro si acaso había leído a Nietzsche en 
original. En la lista que expone Harry E. Vanden en Mariátegui: influencias en su 
formación ideológica (1975), del inventario de su biblioteca, no se señala 
ninguna edición de Nietzsche.  

Tampoco existe una discusión explícita con Nietzsche en los escritos de 
Mariátegui. Pero su libro más importante, los Siete ensayos de interpretación de 
la realidad peruana (1986), está puesto bajo un lema nietzscheano de Humano, 
demasiado humano: “Ya no quiero leer a ningún autor, al cual se nota, que 
quiere hacer un libro, sino solo a aquellos, cuyos pensamientos de improviso 
generan un libro.” (Mariátegui 1986, 604). 

Y en la siguiente “advertencia”, Mariátegui nombra dos veces el nombre 
de Nietzsche: “Mi trabajo se desenvuelve según el querer de Nietzsche, que no 



 

36 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN … 
 

amaba al autor contraído a la producción intelectual, deliberada, de un libro, 
sino a aquel cuyos pensamientos formaban un libro espontánea e 
inadvertidamente” (Mariátegui 1986, 11).  

Es como si Mariátegui quisiera recordar a la escritura automática de los 
surrealistas, los cuales (también aquí, en contraposición a los marxistas 
ortodoxos de su tiempo, como también nuevamente en concordancia con Walter 
Benjamin) estimaba mucho. 

También una segunda vez, en la advertencia, es llamado Nietzsche como 
testigo: “Y si algún mérito espero y reclamo que me sea reconocido es el de –
también conforme a un principio de Nietzsche– meter toda mi sangre en mis 
ideas” (Mariátegui 1986, 11). 

Sus ideas penetradas de su sangre, también una metáfora, perteneciente 
a la tradición irracionalista del romanticismo y no a la tradición racionalista de la 
ilustración. Aunque Nietzsche ya no se cita más en el transcurso de los Ensayos, 
estos, por el lema y la advertencia, están puestos bajo su nombre (en la edición 
de Mariátegui de la Casa de las Américas en la Habana, este lema se encuentra 
ausente). 

Mariátegui comparte esta aprobación de Nietzsche con la mayoría de los 
autores de la revista Amauta, en la cual Nietzsche es nombrado cada vez  y 
entendido como autoridad que sirve a la exposición de los más diversos 
argumentos: Nietzsche es ahí, algunas veces, representante de un Helenismo, un 
pensador anarquista, testigo principal de la crítica a la religión y autoridad para 
la revaloración todos los valores (Nitschack, 1993, 242).  

Una posición crítica explícita contra Nietzsche en Amauta, sólo se puede 
encontrar una sola vez, y eso con argumentos apenas sostenibles. Antenor 
Orrego escribe en 1928:  

 
Nietzsche es incapaz de concebir el sentido ético vital y eterno 
del hombre, en cambio analiza con extraordinaria penetración la 
moral histórica, la moral como fenómeno consuetudinario. 
Llega, entonces,  a un escepticismo negativo, aunque de ‘Así 
hablaba Zaratustra’ se desprende un cierto sentido ético de la 
vida sin quererlo. El menos racionalista de los filósofos europeos 
estaba inficionado por un racionalismo que acaba por 
conducirlo a la locura (Mariátegui 1926-1930, 4). 
 
Que el racionalismo fue lo que llevó a Nietzsche a la locura, sólo 

demuestra la postura escéptica que el círculo de Amauta mantenía frente a la 
tradición racionalista. 

Mariátegui, para el cual Nietzsche no es representante del racionalismo, 
puede, justamente por eso, valorarlo positivamente, cuando en un artículo sobre 
González Prada, cita el libro de Mariano Ibérico Rodríguez, El nuevo absoluto: 



 

37 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

 
HORST NITSCHACK 

“Hay evidentemente algo del rico pensamiento de Nietzsche en las expresiones 
anárquicas de Prada. Y hay en éste como en Nietzsche la oposición entre el 
concepto determinista de la realidad y el empuje triunfal del libre impulso 
interior” (Mariátegui 1926-1930 [1928], 14; 1986, 236) 

“El empuje triunfal del libre impulso interior”, estamos con esto bien cerca 
de la sangre, que debe colmar la idea, y que recuerda al impulso vital de 
Bergson. Aun así, demuestra una lectura exacta: sangre y libre impulso interior, 
son evocados como energías, como fuerzas, pero no utilizadas aquí como 
legitimación de la argumentación o la acción. No existe un “lenguaje de la 
sangre” como lo quiso el fascismo, pero existe una “fuerza de la sangre”, que 
debe realizar las ideas, por lo tanto, el lenguaje.  

Mariátegui comparte con el fin del siglo XIX, en principio, la desconfianza 
del poder de la razón: 

 
A la idea Razón la han muerto los racionalistas. La Razón ha 
extirpado del alma de la civilización burguesa los residuos de sus 
antiguos mitos. (…) Ni la razón ni la ciencia pueden satisfacer 
toda la necesidad de infinito que hay en el hombre. La propia 
razón se ha encargado de demostrar a los hombres que ella no 
les basta. Que únicamente el Mito posee la preciosa virtud de 
llenar su yo profundo.” (Mariátegui 1926-1930,1). 
 
La crítica de la razón de Mariátegui, según la cual las fuerzas de la razón 

no bastan para provocar un movimiento revolucionario, se basa sobre todo en el 
sindicalista francés George Sorel, que por su parte nuevamente cita a Nietzsche. 
George Sorel formula en Réflexions sur la Violence: “Se puede hablar 
indefinidamente de revueltas sin provocar jamás ningún movimiento 
revolucionario, mientras tanto no haya mitos aceptados por las masas” (Sorel 
1978, 38).  

Para Sorel el mito no tiene la tarea de representar la realidad, sino que es 
un poder ideal e imaginario, con cuya ayuda se puede ejercer influencia sobre la 
realidad. “Es preciso considerar a los mitos como medios de obrar sobre el 
presente” (Sorel 1978, 127). Este nuevo poderoso mito del movimiento 
revolucionario es para Sorel, la huelga general, que es, “el mito en el cual el 
socialismo se condensa enteramente, es decir, una organización de imágenes 
capaces de evocar instintivamente todos los sentimientos que corresponden a las 
diversas manifestaciones de la guerra entablada por el socialismo contra la 
sociedad moderna” (Sorel 1978, 128-129). 

En la concepción de Sorel, el mito es la condición –y Mariátegui recoge 
este pensamiento–, para, a través de la acción (revolucionaria), intervenir en el 
continuo de la realidad para abrirla (Benjamin). A través de esta acción, que 
para Sorel y también para Mariátegui, no es acción de un individuo 



 

38 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN … 
 

extraordinario, sino acción colectiva (para Sorel, la huelga general), es erigida 
una nueva realidad, antes no concebible, ni de manera lingüística, ni de modo 
figurado: “Así obtenemos esta intuición de socialismo que el lenguaje no podría 
brindar de un modo tan perfectamente claro, y que nosotros obtenemos en un 
conjunto percibido en forma instantánea” (Sorel 1978, 129).  

Para Sorel es irrelevante que en el transcurso de la historia se generaron 
movimientos históricamente poderosos a través del mito, que no concuerdan con 
las premoniciones y expectativas de éste. 

La antigua esperanza cristiana del regreso de Cristo no se ha cumplido, 
pero este fue, según Sorel, un mito necesario sin el cual las antiguas 
comunidades cristianas no hubiesen sobrevivido (Sorel 1978, 126-127). La 
única importancia del mito radica en su poder de intervenir la historia 
transformándola, su función es dar “un aspecto de plena realidad a las 
esperanzas de acción próxima sobre las cuales se funda la reforma de la 
voluntad” (Sorel 1978, 126). 

Esta concepción histórica se encuentra en directa cercanía con Nietzsche 
y su voluntad de acción (cuyo sujeto, sin embargo, en contraposición a 
Nietzsche, no es el individuo). La pregunta por la verdad no se pone, porque el 
lenguaje no es una imagen de la realidad, sino que interviene en ella, a través 
de un acto retórico. Con esto, la acción histórica adquiere propia independencia 
de las condiciones de producción. Esta superación del positivismo, como 
también del materialismo clásico, es condición para una acción histórica 
fundadora y la intervención por un acto histórico, que se ha liberado de las 
condiciones históricas directas, el cual, no obstante, debe apoyarse en una 
moral (revolucionaria) que, nuevamente en relación con Sorel, es una moral de 
los obreros: 

“Una moral de productores (…) no surge mecánicamente del interés 
económico: se forma en la lucha de clases, liberada con ánimo heroico, con 
voluntad apasionada” (1988, 152). 

La pérdida de la confianza en el poder del mito, lleva, según Mariátegui, 
al escepticismo y al nihilismo, y con eso a la decadencia histórica. “Los pueblos 
capaces de la historia fueron los pueblos capaces de un mito multitudinario” 
(Mariátegui 1926-1930, 2). 

Por lo tanto, el aferro de Mariátegui al mito jamás tiene la función de 
desviarse de la realidad social y política o de apaciguar con concepciones 
alejadas de la realidad, sino que mito y religión deben, sobre todo, ayudar a 
estimular la acción histórica: “el mismo mito, la misma idea, son agentes 
decisivos del despertar de otros viejos pueblos […] (Mariátegui 1926-1930, 2). 
Porque la filosofía contemporánea, “[…] ha esclarecido y demarcado los 
modestos confines de la razón. Y ha formulado las actuales teorías de mito y de 
la acción” (Mariátegui 1926-1930, 2). Pero Mariátegui no piensa de ninguna 
manera en la reactualización del mito incaico o indígena: “Nada más estéril que 



 

39 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

 
HORST NITSCHACK 

pretender reanimar un mito extinto” (1926-1930, 3). El contenido del nuevo 
mito no puede ser definido sino sólo como poderosa energía histórica: Él es la 
revolución social (Mariátegui 1926-1930, 2). 

Que hoy en día sabemos más sobre religiones que en el tiempo de 
González Prada, acierta también la crítica de Mariátegui a la enemistad de este 
con las religiones (así también aquella de Nietzsche): “Sabemos que una 
revolución es siempre religiosa. La palabra religión tiene un nuevo valor, un 
nuevo sentido. […] Poco importa que los soviets escriban en sus afiches de 
propaganda: ‘la religión es el opio de los pueblos’. El comunismo es 
esencialmente religioso” (Mariátegui 1986, 264). Entonces mito y religión son 
puestos al servicio de una tarea, que la razón por sí sola no puede cumplir. Pero 
tampoco pueden entrar en contradicción con ella, ya que pertenecen a diferentes 
registros, comparables a las energías de la existencia y las energías del despertar 
en Oswald Spengler (1972, 690). 

Cuando Flores Galindo escribe: “la sociedad peruana antes que una 
teoría, reclamaba un mito” (Flores 1989, 192). Esta imagen, que contrapone la 
teoría al mito, no acierta con el pensamiento de Mariátegui. Porque según este, 
ambos no entran en contradicción, sino que se complementan en una 
“pluralidad de discursos”, donde, sin embargo, en la concepción de Mariátegui, 
el mito no consta de un discurso, sino, como ya se ha dicho, de una energía. En 
contraposición a Vasconcelos y a Valcárcel, Mariátegui intenta entender la 
compleja realidad del país con una teoría racional y científica, el marxismo. Sin 
embargo –y contra la concepción del socialismo científico–, esta teoría por sí 
sola, no permite engendrar la energía para la acción revolucionaria. Se necesita 
de una moral revolucionaria, como también de una praxis revolucionaria, que 
no puede apoyarse solamente en el análisis marxista de la realidad, pero que 
desea cambiar esta realidad, esto sí, según las concepciones socialistas y 
marxistas.   

En Mariátegui y su empresa de conciliación entre mito y racionalidad, en 
la cual ambos se complementan y la diferencia entre ambos se mantiene (como 
una tensión fecunda), aparecen mito y raza como una energía, que es 
organizada por un lenguaje. Sin embargo, este lenguaje no es, según Spengler, 
“forma de actividad, de muchos seres singulares asociados en el estar despierto” 
(Spengler 1972, 689), sino que es el lenguaje de un análisis marxista de la 
sociedad, que tiene en vista la revolución social. 

Más allá de la crítica a la racionalidad y la aceptación de “fuerzas 
irracionales”, la simultaneidad de cercanía y distancia al pensamiento de 
Nietzsche también queda en evidencia en la crítica al progreso y al historicismo, 
como también en la afirmación de la acción. 

Ambos critican el optimismo del progreso del siglo XIX. Nietzsche, sin 
embargo,  jamás enfrentaría un “pesimismo de la realidad” con un “optimismo 
del ideal”, tal como lo hace Mariátegui, cuando este demanda la necesidad de 



 

40 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN … 
 

un “pesimismo de la realidad”, al cual se le oponga “un optimismo del ideal” 
(Mariátegui 1982, 421-422) o un “optimismo de la acción”. También aquí 
encontramos en Mariátegui una distancia respecto del irracionalismo de 
Nietzsche, que recuerda a las posiciones de Walter Benjamín cuando este, en sus 
trabajos preliminares de sus tesis Sobre el concepto de historia, escribe sobre el 
pesimismo: “Organizar el pesimismo quiere decir… descubrir en el espacio de la 
acción política el… espacio de la imagen” (Benjamin 2009, 62)  

Esta crítica al concepto de progreso (véase también Flores Galindo 1989, 
69) ocurre paralelamente a la crítica del historicismo de Nietzsche en sus 
Consideraciones Intempestivas: “sólo en la medida que la historia esté al servicio 
de la vida, estaremos nosotros a servicio de ella” (Nietzsche 1988, 271). Porque 
también para Mariàtegui cuenta que: “El revolucionario, tiene del pasado, una 
imagen un poco subjetiva acaso, pero animada y viviente (…) Quien no puede 
imaginar el futuro, tampoco puede, por lo general, imaginar el pasado” 
(Mariátegui 1982, 164). 

Reiteradas veces nos encontramos con la idea, que se puede remontar a 
Nietzsche, de que la historia existe para los vivos y no los vivos para la historia. 
En el pensamiento histórico de Mariátegui se da así una constelación entre 
pasado, presente y futuro, que no es generada por una “cadena de causalidades 
objetivas”, sino que puede ser transformada por la intervención activa en el 
presente, justamente por la acción revolucionaria. 

Por ello también se explica su admiración por el tipo del conquistador, en 
especial Colón, la que nuevamente comparte con Nietzsche. Para Mariátegui, en 
la historia de la conquista y colonización de América, el hombre de la acción se 
encuentra encarnado, sobre todo, en el pionero protestante (Mariátegui 1986, 
182) y el misionero católico: “misioneros en quienes estaba vivo aún el fuego 
místico y el ímpetu militar de los cruzados.” (Mariátegui 1986, 183). 

Por lo tanto, la concordancia de Mariàtegui con Nietzsche solo es parcial: 
ambos se encuentran en la crítica a la razón, en su relación enfática con la 
voluntad y la acción, y su valoración del hombre de acción (pionero), sin que por 
ello Mariátegui haya seguido la radicalidad de la filosofía y la crítica a la cultura 
de Nietzsche. Así, las divergencias se mantienen de manera considerable entre 
ambos –incluso cuando, tanto Mariátegui como los intelectuales que escribieron 
en Amauta, no tuvieron esta claridad. Cuando Mariátegui coloca el mito y la 
religiosidad en ayuda de la razón, para así prometer perspectiva y éxito a la 
revolución social, Nietzsche denuncia a los tres, sobre todo, por supuesto, a la 
religión, como puras fuerzas retóricas, de los cuales se debe liberar la voluntad 
de la acción.  

Aunque Mariátegui comparta la crítica de Nietzsche al nihilismo, para 
este la superación del nihilismo no es posible mediante un abandono radical del 
sentido, sino por la adhesión a la posibilidad de una revolución social. 
Mariátegui se encuentra bastante alejado de la radicalidad de Nietzsche de su 



 

41 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

 
HORST NITSCHACK 

crítica a los valores y de la afirmación Nietzscheana del poder como poder y la 
acción como acción. Se encontraba mucho más empeñado –aquí también 
comparado a los surrealistas, quienes según Walter Benjamín, ansiaban  “ganar 
las fuerzas de la embriaguez [Rausch] para la revolución” (Benjamín 1977, 
307)– en concebir una figura de pensamiento y acción, en la cual las fuerzas del 
irracionalismo no fueran negadas o despreciadas, sino que pudieran realizar un 
(determinante) aporte a la realización de un Telos racional de la humanidad. 
Mariátegui se encontraba en una situación ideológica similar a la de Walter 
Benjamin: si es que sólo se quisiera limitar a los medios materiales de 
producción y las relaciones de producción, y si no hubiera llevado a valorar las 
“cosas finas y espirituales”, un “heliotropismo secreto, una fuerza de, ‘lo que ha 
sido, que se erige hacia el sol’” (Benjamín 1974, 694), entonces  no habría 
esperanza pensable para la cultura indígena. 

En Mariátegui, como en Benjamin, se trata de reconciliar lucha de clases 
y  “fuerzas irracionales”, es decir, fuerzas históricas, que son retiradas por un 
positivismo racionalista. Sólo una lucha de clases, que incorpore tradiciones 
religiosas y místicas, como también míticas y que sepa extraer de ellas su fuerza, 
puede esperar el éxito histórico. 

A una conclusión similar llega también R. Paris en La formación 
ideológica de José Carlos Mariátegui (1981), cuando este escribe que para 
Mariátegui el mito tenía la función de insistir en su proyecto socialista, aún bajo 
condiciones históricas que, según argumentos marxistas, no estaban todavía 
maduras para una revolución social (Paris 1981, 137). 

Sólo en este sentido parece aceptable la proposición de Dessau y Kossok 
en su artículo publicado en 1971, en el cual intentan “salvar” a Mariátegui para 
el marxismo-leninismo tradicional y revalidar en él, “la aplicación creadora de lo 
esencial del marxismo a la realidad peruana […]” (Dessau et al. 1971, 85), 
interpretando en Mariátegui “los mitos como motivos de la actuación social de 
los hombres” (Dessau et al. 1971, 89). Pero desear fijarlo al marxismo-leninismo 
tradicional, sin siquiera otorgarle la posición de un “marxismo abierto” y la 
intención de admitir una revisión de la clásica teoría marxista (Dessau el al. 
1971, 86), significa subordinar de forma violenta sus escritos al dogma.  

Con la finalidad de colocar todas las fuerzas al servicio de la revolución, 
es de entender también, la predilección de Mariátegui hacia Georges Sorel, 
quien también fue reclamado como uno de los pensadores guía del movimiento 
fascista. Pero lo que lo diferencia de él, es su constante mirada en la realidad 
social del país y su conciencia de ella. Su empeño permanente en reconciliar las 
reales condiciones de vida, justamente también de la población indígena del 
país, con sus perspectivas teóricas, lo resguarda de una identificación con el 
poder histórico dominante y hace imposible que sus lectores coloquen esta teoría 
en un contexto conservador y afirmativo del poder, como fue posible en el caso 
de Nietzsche y cercano en el caso de Spengler. 



 

42 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN … 
 

La recepción de Spengler en Mariátegui 
 
Como ya lo hemos constatado desde el inicio, Oswald Spengler, autor de 

La decadencia de Occidente, es nombrado reiteradas veces de forma positiva en 
los escritos de Mariátegui. “Oswald Spengler el hombre de mayor perspectiva 
histórica de nuestro tiempo” (Mariátegui 1886, 33). Pero también, como en el 
caso de Nietzsche, no se encuentra ninguna discusión con su obra principal, de 
tal forma que somos dependientes –como fue en el caso de la recepción de 
Nietzsche–, de una reconstrucción especulativa, que nos permita entender desde 
dónde surgió el interés en Spengler para la intelectualidad latinoamericana. 
Porque como Nietzsche, es citado también Spengler, como autoridad, en 
diferentes contextos en Amauta (Nitschack 1993). 

Comencemos nuevamente con los datos concretos: La trayectoria de 
Spengler y su obra La decadencia de Occidente a Latinoamérica fue llevado a 
través de España y las traducciones allí publicadas. El primer tomo de de dicho 
es traducido ya antes de 1924 y del segundo tomo es presentado un extracto en 
la Revista de Occidente.   

Para Mariátegui, Spengler no es un profeta de una Europa que se está 
desmoronando, porque Europa es para él aún la región cultural de la cual 
proceden importantes impulsos para Latinoamérica. “Y creo que no hay 
salvación para Indo-América sin la ciencia y el pensamiento europeos u 
occidentales” (Mariátegui 1986).  

 
“La decadencia de Occidente, con esa habilidad spengleriana 
para acuñar como propias ideas ajenas y con la ilusión de 
erudición expuesta en un estilo ágil y martillante, se convierte en 
un verdadero ‘bestseller’ en los países de habla hispana, para lo 
que no fue secundario el respaldo entusiasta de Ortega y 
Gasset” (Flores 1989, 59-60).  
 
Para Mariátegui –quién leyó La decadencia de Occidente en alemán 

(Flores, 1989, 60)–, Spengler no fue el profeta de una Europa en proceso de 
hundimiento, como lo fue para José Vasconcelos o para Valcárcel, sino 
representante de una teoría cultural orgánica, que le sirvió como legitimación 
ideológica de su esperanza en la cultura andina y que posibilitó la convicción de 
enlazar su tradición, la de la cultura andina, en la lucha política –a pesar de una 
opresión de siglos–. Las ideas de Spengler permiten superar un positivismo 
determinista, según el cual la cultura andina, debido a sus condiciones históricas 
y geográficas, se encuentra en posición desventajosa con respecto a la cultura 
occidental y condenada a la ruina. Justamente porque su concepto de raza no 
sólo se encuentra definido en términos biológicos, sino también como fuerza 
espiritual, en directa cercanía a la concepción de Mariátegui, es que lo motiva a 



 

43 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

 
HORST NITSCHACK 

citar a Spengler como testigo de su propio pensamiento. Así, leemos en Spengler 
en un capítulo, cuya traducción fue impresa en 1924, en la Revista de 
Occidente: “Raza es algo cósmico y espiritual […] a la raza le pertenece el 
significado más profundo de las palabras tiempo y nostalgia, al lenguaje, la de 
las palabras espacio y miedo” (Spengler 1972, 689). Y: “Finalmente toda raza 
es un sólo gran cuerpo” (Spengler 1972, 689). 

Es importante en nuestro contexto –lo que también significa, defender su 
conservadurismo de derecha contra los intérpretes fascistas-, que Spengler con 
su concepto de raza trazado en este capítulo, desea “destruir” el concepto 
romántico de pueblo (Spengler 1972, 688) –y eso en una dirección del concepto 
de raza, que corresponde a la de Mariátegui (Mariátegui 1986, 235)  y el cual 
llevó al teórico fascista Alfred Rosenberg, en su libro El mito del siglo XX, a pesar 
de toda la admiración a la obra de Spengler –ella fue “grande y buena” 
(Rosenberg 1941, 404), criticar decididamente su concepción morfológica de la 
historia y su teoría de los círculos culturales. Con referencia a la Ciencia racial 
del pueblo alemán, de H. Günthers, Rosenberg escribe:  

 
[...] al final nos encontramos ante el hecho inesperado, de que a 
Spengler le resultó una muestra de habilidad, introducir tanto el 
concepto naturalista-marxista como el mágico-asiático (se refiere 
al concepto de “destino”) bajo una máscara fáustica […]. 
Pensado consecuentemente hasta el final, esta enseñanza 
deslumbrante niega raza, personalidad, valor propio, aquel real 
impulso potenciador de cultura, en una palabra el “corazón del 
corazón” del hombre germano. (Rosenberg 1941, 403- 404) 
 
Si efectivamente Mariátegui se dejó influir por el concepto de raza de 

Spengler, podemos constatar que este es, al menos, un concepto de raza que 
resulta inadecuado para el fascismo. 

En el artículo “Ideólogos de la reacción” (Mariátegui 1982, 207-209), en 
el cual Oswald Spengler explícitamente no es contado entre aquellos ideólogos 
de la reacción, Mariátegui escribe contra los intérpretes de Spengler, en los 
cuales se “engendró un estado de ánimo de derrotismo y desesperanza”, tal 
como sigue: “En la prisa de declarar la quiebra de la civilización no se advirtió la 
largueza de la previsión de Spengler, dentro de la cual entraba, precisamente, 
un periodo de cesarismo imperialista, que muy pronto tocaría inaugurar a 
Mussolini […]” (Mariátegui 1982,  208).  

La decadencia de Occidente, según Mariátegui, no se encontraba a “la 
vuelta de la esquina”, como algunos esperaban, sino que fue –como en el 
mismo Spengler– una predicción a largo plazo, que debe entrar en el periodo 
del cesarismo, que recién comenzaba a ser introducido por Mussolini.  



 

44 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN … 
 

La concepción morfológica de la historia de Spengler es una crítica 
permanente al pensamiento causal del positivismo, porque según él, la historia 
no se puede explicar mediante causalidades. Lo que en el caso de Spengler 
constituye una crítica conservadora al pensamiento positivista y así una crítica 
que se erige contra la modernidad, en Mariátegui adquiere un nuevo giro: su 
liberación de un pensamiento histórico causal conlleva a pensar la realización 
del socialismo recurriendo a tradiciones andinas “socialistas” (‘Ayllu’), sin que 
Perú necesariamente tenga que recorrer el mismo camino que las naciones 
industriales de Occidente y ser dependiente de la conformación de un 
proletariado industrial. 

Cuánta razón tuvo Spengler, repetidas veces, en su crítica a la 
modernidad y en sus pronósticos pesimistas, eso lo certifica el propio Theodor 
W. Adorno, que con seguridad no se encuentra expuesto a la sospecha de ser un 
ciego admirador de Spengler, cuando este declara: “[…] el transcurso de la 
historia mundial, ha dado razón, en cierta medida, a sus directos pronósticos, 
esto debería asombrarnos si nos acordáramos de ellos. El olvidado Spengler se 
venga, amenazando con tener razón” (Adorno 1977, 48).  

Al mismo tiempo para Adorno queda fuera de duda con quién se 
identifica el pesimismo moderno spengleriano: con el poder de la reacción. 
Incluso aquí Adorno certifica lo que Mariátegui evidentemente supo interpretar: 
“Spengler es parte de aquellos teóricos de la reacción extrema, cuya crítica del 
liberalismo se mostró superior en muchas partes a la (crítica) progresista” 
(Adorno 1977, 63). 

Lo que Adorno critica en Spengler, es que este estiliza “la lucha de los 
hombres por las condiciones de su reproducción” (Adorno 1977, 67) hacia un 
proceso de crecimiento de un alma colectiva, y que pierde de vista el 
enfrentamiento del hombre con la naturaleza, que se “perpetúa en la 
dominación del hombre por el hombre” (Adorno 1977, 65). Justamente esto es 
un reproche que en ningún momento se le puede hacer a Mariátegui. 

La relativización de Spengler del eurocentrismo, de las formas de 
pensamiento europeo, es decir, las occidentales incluida las matemáticas, sin 
duda generó una fascinación para la intelectualidad latinoamericana. La 
concepción de que la historia tuviera una “dirección”, que no fuera dependiente 
de las fuerzas técnicas de producción (que en Latinoamérica estaban poco 
desarrolladas), sino de las fuerzas de un alma colectiva, de una “espiritualidad”, 
le permite a Mariátegui potenciar su “optimismo de la idea y de la acción” 
contra un pesimismo de la realidad. Los fenómenos de la decadencia de 
Occidente, que Spengler vio manifestados en la dominación de la ciudad sobre 
el campo y de la vida tecnificada sobre la sangre, no tuvieron validez para la 
América Latina de esa década. Por eso, una lectura de La decadencia de 
Occidente de Spengler, apoyaba la esperanza de un camino que no sea 
europeo ni occidental, en el cual las fuerzas culturales de las culturas 



 

45 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

 
HORST NITSCHACK 

precolombinas puedan realizarse: “Lo único casi que sobrevive del Tawantinsuyu 
es el indio. La civilización ha perecido; no ha perecido la raza. El material 
biológico del Tawantinsuyu se revela, después de cuatro siglos, indestructible, y, 
en parte, inmutable”  (Mariátegui 1986, 336). 

El pensamiento de Mariátegui superaba el pensamiento de Spengler, 
justamente allí, donde Adorno vislumbraba su determinada limitación:  

 
“En el mundo de la vida violenta y reprimida, es la decadencia 
que se niega a obedecer a su vida, su cultura, su crudeza y su 
altivez, el refugio de lo mejor. Los que, según el dictado de 
Spengler, son dejados de lado en un estado de impotencia y 
destruidos por la historia, encarnan negativamente en la 
negatividad de esta cultura, lo que promete romper –por débil 
que fuera– con su dictado y hacer fin al horror de la prehistoria, 
como débil promesa” (Adorno 1977, 71). 
 
Este fue justamente el rol que Mariátegui le otorgó a la cultura andina y 

al indio. En él se encarnaba para Mariátegui la “esperanza de otro" (Adorno 
1970,10). Que esta esperanza de Mariátegui, que se rebeló en nombre de 
Nietzsche y Spengler contra la terrible racionalidad y causalidad mecánica del 
proceso histórico, no se haya concretizado, incluso que en su propio partido, 
inmediatamente después de la muerte de Mariátegui, su sucesor, Eudocio 
Ravines comenzó un viraje hacia una dirección más dogmática, no es, sin 
embargo, un argumento contra ella. Porque, si efectivamente la realización de 
las ideas y teorías sería una medida de su valor, estas caerían en conjunto ante 
la crítica. Más bien se debería pensar, por qué el pensamiento de Mariátegui 
quedó tan aislado en el contexto latinoamericano, por qué el horizonte que 
había abierto se cerró después de su muerte (que significaba también la 
suspensión de la revista Amauta). 

Que el diseño teórico de Mariátegui no fue solo un camino 
latinoamericano (a pesar de todas las particularidades latinoamericanas y 
peruanas, a las cuales se refiere), sino que Mariátegui buscaba soluciones para 
problemas que también encontraban significado en Europa y vuelven a tener 
importancia hoy en día, demuestran los muchos paralelos a las posiciones no-
dogmáticas del materialismo en Europa, sobre todo del concepto de historia de 
Walter Benjamin (pero también del concepto de utopía de Ernst Bloch, sobre el 
cual aquí no se trabajó).  

Se trata de la pregunta de cómo es posible no desautorizar 
descuidadamente las fuerzas “irracionales” del mito y la religión y dejarlas 
irreflexivamente al fascismo, sino hacerlas fecundas para un movimiento 
revolucionario, que no se entienda como totalitario, sino que pueda soportar las 
diferencias, o para hablar en el nombre de Benjamin, que esté dispuesto a tomar 



 

46 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

MITO, RAZA Y REVOLUCIÓN … 
 

a su servicio el mito y la teología. Las posiciones irracionales de Nietzsche y 
Spengler, que en Europa cayeron en la esfera de la reacción política, en 
Mariátegui son integradas, al menos de forma parcial, en un pensamiento 
revolucionario. Esto se logra, porque Mariátegui liga estas posiciones 
irracionales con un análisis crítico de las reales formas de poder en el Perú. Si en 
Europa la crítica a la modernidad de Nietzsche y Spengler se ofreció para una 
interpretación conservadora, en Latinoamérica en cambio podía ser leída como 
una crítica específica a la modernidad europea, a la cual se le opone otro 
camino, un camino latinoamericano, en el cual las modernas relaciones de 
producción pueden servir a una población oprimida para recuperar sus 
derechos, siempre y cuando ella misma sepa aprovechar las fuerzas del mito y 
de la religión en su lucha social. 

 
 

Bibliografía 
 
Abril, Xavier /Cornejo Polar, Antonio /Escajadillo Tomás G. / Glusberg, 

Samuel /Goloboff, Mario G./ Mells, Antonio /Ñuñez, Estuardo / Soikov, Anastas 
/Tamayo Vargas, Augusto. 1980. Mariátegui y la literatura, Lima: Amauta. 

Adorno, Theodor W(isengrund). 1977.  “Spengler nach dem Untergang”. 
En: Gesammelte Schiften Tomo 10. 1 Frankfurt am Main. Suhrkamp Verlag. P. 
47- 71   

Benjamin, Walter. 1974. “Über den Begriff der Geschichte“. En: 
Gesammelte Schriften: Werkausgabe. Tomo I, 2, Frankfurt am Main. Suhrkamp. 
P. 691 – 704 

_____ 2009. La dialéctica en suspenso. Fragmentos sobre la historia. 
Trad. de Pablo Oyarzún. Santiago: LOM. 

_____ 1977. “Der Surrealismus“, en: Gesammelte Schriften: 
Werkausgabe. Tomo II, 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp. P. 295-310.  

Chang-Rodríguez, Eugenio. 1986. Poética e ideología en José Carlos 
Mariátegui. Trujillo, Normas legales.  

Dessau, Adalbert / Melis, Antonio / Kossok, Manfred. 1971. Mariátegui: 
tres estudios, Lima: Amauta.  

Flores Galindo, Alberto. 1989. La agonía de Mariátegui. Lima: instituto 
de apoyo agrario. 

Morgues, Roland (Edit.) 1993. Mariátegui: una verdad actual siempre 
renovada. Lima: Amauta.  

Gadamer, Hans Georg. 1990. Wahrheit und Methode: Grundzuge einer 
Philosophischen Hermeneutik. En: Gesammelte Werke, Tomo I: Hermeneutik 1, 
Tubingen: J.C.B. Mohr.  

Garcia Salvatecci, Hugo. 1979. George Sorel y J.C. Mariátegui, Lima: 
Delgado Valenzuela.  



 

47 

 

www.pensamientopolitico.udp.cl

 
HORST NITSCHACK 

Mariátegui, José Carlos (Edit.) 1926-1930. Amauta. Tomos: 1- 32. 
_____1982. Obras. Tomo 1-2, Habana.: Casa de las Américas.  
_____1986. Obras completas. Tomo 1. 20, Lima: Amauta; en especial 

Tomo 2: Siete ensayos de la realidad peruana.  
Nietzsche, Friedrich. 1988a. Unzeitgemasige betrachtungen; zweites 

Stuck: Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben“, En: Sämtliche 
Werke. Tomo 1 München: Deutscher Taschenbuchverlag, , p.  243-343. 

____ 1988b. Menschliches, Allzumenschliches, en: Sämtliche Werke, 
Tomo 2. München: Deutscher Taschenbuchverlag. p. 9 -704.  

Nitschack, Horst. 1993. “La recepción de la cultura de habla alemana en 
Amauta” En: Giusti, Miguel / Nitschack, Horst (Edit.): Encuentros y 
desencuentros, Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú. 

Ñuñez, Estuardo. 1978. La experiencia europea de Mariátegui, Lima: 
Amauta.  

Paris, Robert. 1981. La formación ideológica de J. C. Mariátegui. México. 
Cuadernos del pasado y presente.  

Revista de Occidente 5/15 (1924; Madrid) 
Rukser, Udo. 1962.  Nietzsche in der Hispania, Bern; München: Francke. 
Schutte, Ofelia. 1988. “Nietzsche, Mariátegui and Socialism: A case of 

Nietzschean Marxism in Peru?” En: Social Theory and Practice. 1/1, P. 71 .85. 
(Traducción al español en el Anuario Mariateguiano, Tomo 4, Lima: Amauta. 
1992, P. 85-92) 

Sorel, George. 1930. Réflexions sur la violence, Paris: Marcel Riviére.  
_____ 1978. Reflexiones Sobre la Violencia. Buenos Aires: La Pléyade.  
Spengler, Oswald. 1972. Der Untergang des Abendlandes. Beck: (1923). 
Rosenberg, Alfred. 1941. Der Mythus des 20. Jahrhunderts, München: 

Hoheneichen. 
Vanden, Harry. E. 1975. Mariátegui: Influencias en su formación 

ideológica, Lima: Amauta. 


