% REVISTA
PENSAMIENTO
POLITICO
ISSN 0719-0670

MITO, RAZA Y REVOLUCION:
LA RECEPCION DEL PENSAMIENTO DE NIETZSCHE Y SPENGLER EN MARIATEGUI*

Horst Nitschack™

Se cuenta que hubo un autémata construido
de tal manera que a cada jugada de un
ajedrecista  (oponente) replicaba con una
jugada que le aseguraba el ftriunfo en la
partida. Un mufeco en atuendo turco, con la
pipa de narguile en la boca, sentado ante el
tablero que descansaba  sobre una mesa
espaciosa. Mediante un sistema de espejos se
despertaba la ilusién de que esta mesa era por
todos lados transparente. En verdad, dentro de
ella, habia un enano jorobado, que era un
maestro en el juego del ajedrez y conducia la
mano del mufeco por medio de hilos. Se
puede uno imaginar un equivalente de este
aparato en la filosofia. Siempre debe ganar el
mufieco al que se llama “materialismo
histérico”. Puede competir sin més con
cualquiera, si toma a su servicio a la teologia,
que como se sabe, hoy es pequefa y fea y no
debe dejarse ver de ninguna manera

Walter Benjamin

" El presente ensayo corresponde a la traduccién de Horst Nitschack. “Mythos, Rasse, und
Revolution: Die Rezeption Nietzsches und Spenglers Bei Maridtegui”, en José Morales Saravia
(ed.). José Carlos Maridtegui (Frankfurt: Vervuert, 1997), pp.79-94. La traduccién del alemdn
estuvo a cargo de Sascha Cornejo Puschner, estudiante del Magister en Pensamiento
Contempordneo del Instituto de Humanidades (IDH) de la Universidad Diego Portales (UDP).
Agradecemos al propio autor por la autorizacién de la publicaciéon en espafiol de su ensayo y
por su excelente disposicién para revisar y corregir la traduccién que aqui ofrecemos.

Doctor en Filosofia por la Universidad de Friburgo, Alemania. Desde 1975, se ha
desempefiado como profesor de distintas universidades en Alemania y América Latina.
Recientemente, ha sido profesor visitante en la Universidad de Humboldt y en el Instituto de
Estudios Latinoamericanos de la Universidad Libre de Berlin. En Chile, ha sido profesor de la
Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacién (UMCE), y de la Universidad de Chile,
donde actualmente se desempefia como docente e invesigador del Centro de Estudios Culturales
Latinoamericanos. Es autor de diversos articulos y ensayos sobre literatura y cultura brasilefia,
siendo editor de Brasilien Heute (Vervuert, 2010), editado junto a Sergio Costa y Hartmut
Sangmeister, y de Brazil and the Americas. Convergencies and Perspectives (Vervuert, 2008),
junto a Sergio Costa y Meter Birle. Ademds, es coeditor de Hannah Arendt: Sobrevivir al
Totalitarismo (LOM, 2008), junto a Miguel Vatter.

www.pensamientopolitico.udp.cl 33



MITO, RAZA Y REVOLUCION ...

En las tesis sobre el concepto de historia, que redacté Walter Benjamin poco
antes de su muerte, se cristaliza una vez més la tensiéon en que se encontraba la
discusién histérico-materialista en Alemania, antes de la Segunda Guerra
Mundial y que apunté a la pregunta: écémo pueden ser adjudicadas -si es que
se puede- las fuerzas del mito y la religién, es decir, las fuerzas de una
irracionalidad de la cual el fascismo se sirvié de manera tan efectiva, a favor de
un movimiento politico, que tiene como meta la justicia e igualdad social y que
se encuentre bajo los designios de una revolucién social? O si la pregunta es
formulada de otra manera: 2es justificada la postura de Lukdcs que entiende que
el irracionalismo romdntico y la filosofia Nietzscheana a través de Spengler
desembocard inevitablemente en el fascismo?

Para contribuir con una respuesta a esa pregunta, resulta legitimo y de
ayuda tomar un desvio a través del pensamiento del critico cultural, politico y
marxista peruano José Carlos Maridtegui. Al mismo tiempo que este parentesco
entre Maridtegui y Benjamin debe ser considerado como prueba de que la
problemdtica de Maridtegui y las soluciones elaboradas por él, no solo tienen
validez en Latinoamérica.

Dos cosas quedan fuera de duda, segin creo, en el caso de Maridtegui:

1. El estuvo empefado en integrar mito y religién en su concepcién

del marxismo.

2. No tenia ningin temor de acercarse al irracionalismo alemdn, ni

en relacién con Nietzsche, ni en relaciéon con Spengler.

Tanto el rescate de Maridtegui, para el marxismo ortodoxo, emprendido
por ejemplo por Kossok y Dessau —y que desde luego fue puesto en cuestion por
los acontecimientos histéricos de los Gltimos afos'—, como también el intento de
subsumir su interés por el mito y la religién a una racionalidad “alternativa” o
“racionalidad solidaria”, como estima Cesar Germand (Forgues 1993, 145), me
parecen problemdticos. Es evidente en Maridtegui la reevaluaciéon del mito y la
religién, que en Europa fueron considerados parte de la contra ilustracién, y asf
pertenecientes a una tradicién irracionalista, que por lo general se ve expuesta al
reproche de que esta fomenta el statu quo social. Con eso, posturas
irracionalistas cayeron bajo la sospecha del fascismo o, al menos, se les
reprochaba ceguera politica.

La pregunta que queda es enfonces, en qué medida ha tenido el mismo
destino el irracionalismo de Nietzsche y Spengler en su camino sobre el atlantico
y en su recepcién en Latinoamérica —pero de manera contraria— como ya ha
ocurrido con otras ideas y concepciones ideolégicas del siglo XIX: las ideas
recibidas fueron revalorizadas por una clase social que en el juego de las fuerzas
politicas latinoamericanas les es asignado otro rol que aquel correspondido en

" El autor hace referencia aqui a la caida del muro de Berlin y al derrumbe de la Unién Soviética
(agradecemos al autor por esta aclaracién) [N. del T.].

www.pensamientopolitico.udp.cl 34



HORST NITSCHACK

Europa, esto queda en evidencia, en el caso de la burguesia y de las ideas de la
revolucién francesa en Europa, y en los movimientos de independencia a
comienzos del siglo XIX en Latinoamérica, en las cuales estas mismas ideas se
convirtieron en la legitimacién de la independencia de Espafia, pero no en los
fundamentos de un cambio politico y social mds profundo, es decir, un proceso
de democratizacién.

Desde el punto de vista hermenéutico se hace manifiesta la diferencia
entre “influencia” y “recepcion” (Gadamer 1990): hablar de recepcién y no de
“influencia” significa reconocer al otro como sujeto, el cual lee e interpreta el
texto segin sus propias condiciones, sin que ello signifique la falsificacién o
fraude de un texto “original” —que como tal no existe como autoridad-.

Queda entonces la pregunta, en qué medida se libera la recepcién de
Nietzsche y Spengler en Maridtegui, de la incorporaciéon en una argumentacién
ideolégica que cayé en la sombra del conservadurismo de derecha y del
fascismo en Alemania de los 20 y que hasta el presente no ha podido liberarse.

En el caso de Spengler, queda muy clara la gran disposicion de leer La
decadencia de Occidente de forma distinta en Latinoamérica que en Europa,
como demuestra el caso de José Vasconcelos y su Raza Césmica, es decir, como
referencia indirecta a América como continente del futuro, pero también —y esa
es la lectura de Maridtegui— como ejemplo de un pensamiento cosmolégico, que
permite generar de forma productiva una reconciliacién con el mito de la cultura
incaica: “[...] ese texto reaccionario en Europa, tuvo efectos imprevisiblemente
revolucionarios en América latina, robusteciendo y afirmando las raices
populares de nuestra cultura” (Flores 1989, 60).

Mariategui y Nietzsche

Partamos con los datos concretos: tal como lo sefala Udo Rukser en
Nietzsche en la Hispania, “hasta 1907 estuvo traducida casi la totalidad de la
obra, algunas cosas de forma errénea y superficial”(Rusker 1962, 365).
Maridtegui leia alemdn, pero no es seguro si acaso habia leido a Nietzsche en
original. En la lista que expone Harry E. Vanden en Maridtegui: influencias en su
formacién ideolégica (1975), del inventario de su biblioteca, no se senala
ninguna edicién de Nietzsche.

Tampoco existe una discusién explicita con Nietzsche en los escritos de
Mariétegui. Pero su libro mds importante, los Siete ensayos de interpretacién de
la realidad peruana (1986), esté puesto bajo un lema nietzscheano de Humano,
demasiado humano: “Ya no quiero leer a ningin autor, al cual se nota, que
quiere hacer un libro, sino solo a aquellos, cuyos pensamientos de improviso
generan un libro.” (Maridtegui 1986, 604).

Y en la siguiente “advertencia”, Maridtegui nombra dos veces el nombre
de Nietzsche: “Mi trabajo se desenvuelve segun el querer de Nietzsche, que no

www.pensamientopolitico.udp.cl 35



MITO, RAZA Y REVOLUCION ...

amaba al autor contraido a la produccién intelectual, deliberada, de un libro,
sino a aquel cuyos pensamientos formaban un libro espontdnea e
inadvertidamente” (Marigtegui 1986, 11).

Es como si Maridtegui quisiera recordar a la escritura automdtica de los
surrealistas, los cuales (también aqui, en contraposicién a los marxistas
ortodoxos de su tiempo, como también nuevamente en concordancia con Walter
Benjamin) estimaba mucho.

También una segunda vez, en la advertencia, es llamado Nietzsche como
testigo: “Y si algin mérito espero y reclamo que me sea reconocido es el de —
también conforme a un principio de Nietzsche— meter toda mi sangre en mis
ideas” (Maridtegui 1986, 11).

Sus ideas penetradas de su sangre, también una metdfora, perteneciente
a la tradicién irracionalista del romanticismo y no a la tradicién racionalista de la
ilustracién. Aunque Nietzsche ya no se cita mds en el transcurso de los Ensayos,
estos, por el lema y la advertencia, estdn puestos bajo su nombre (en la edicién
de Maridtegui de la Casa de las Américas en la Habana, este lema se encuentra
ausente).

Maridtegui comparte esta aprobacién de Nietzsche con la mayoria de los
autores de la revista Amauta, en la cual Nietzsche es nombrado cada vez y
entendido como autoridad que sirve a la exposicién de los mds diversos
argumentos: Nietzsche es ahi, algunas veces, representante de un Helenismo, un
pensador anarquista, testigo principal de la critica a la religién y autoridad para
la revaloracién todos los valores (Nitschack, 1993, 242).

Una posicién critica explicita contra Nietzsche en Amauta, sélo se puede
encontrar una sola vez, y eso con argumentos apenas sostenibles. Antenor
Orrego escribe en 1928:

Nietzsche es incapaz de concebir el sentido ético vital y eterno
del hombre, en cambio analiza con extraordinaria penetracion la
moral histérica, la moral como fenémeno consuetudinario.
Llega, entonces, a un escepticismo negativo, aunque de ‘Asi
hablaba Zaratustra’ se desprende un cierto sentido ético de la
vida sin quererlo. El menos racionalista de los filésofos europeos
estaba inficionado por un racionalismo que acaba por
conducirlo a la locura (Maridtegui 1926-1930, 4).

Que el racionalismo fue lo que llevé a Nietzsche a la locura, sélo
demuestra la postura escéptica que el circulo de Amauta mantenia frente a la
tradicién racionalista.

Maridtegui, para el cual Nietzsche no es representante del racionalismo,
puede, justamente por eso, valorarlo positivamente, cuando en un articulo sobre
Gonzélez Prada, cita el libro de Mariano lbérico Rodriguez, El nuevo absoluto:

www.pensamientopolitico.udp.cl 36



HORST NITSCHACK

“Hay evidentemente algo del rico pensamiento de Nietzsche en las expresiones
andrquicas de Prada. Y hay en éste como en Nietzsche la oposicién entre el
concepto determinista de la realidad y el empuje triunfal del libre impulso
interior” (Maridtegui 1926-1930 [1928], 14; 1986, 236)

“El empuje triunfal del libre impulso interior”, estamos con esto bien cerca
de la sangre, que debe colmar la idea, y que recuerda al impulso vital de
Bergson. Aun asi, demuestra una lectura exacta: sangre y libre impulso interior,
son evocados como energias, como fuerzas, pero no utilizadas aqui como
legitimacién de la argumentaciéon o la accién. No existe un “lenguaje de la
sangre” como lo quiso el fascismo, pero existe una “fuerza de la sangre”, que
debe realizar las ideas, por lo tanto, el lenguaie.

Marigtegui comparte con el fin del siglo XIX, en principio, la desconfianza
del poder de la razén:

A la idea Razén la han muerto los racionalistas. La Razén ha
extirpado del alma de la civilizaciéon burguesa los residuos de sus
antiguos mitos. (...) Ni la razén ni la ciencia pueden satisfacer
toda la necesidad de infinito que hay en el hombre. La propia
razén se ha encargado de demostrar a los hombres que ella no
les basta. Que Gnicamente el Mito posee la preciosa virtud de
llenar su yo profundo.” (Maridtegui 1926-1930,1).

La critica de la razén de Mariétegui, segin la cual las fuerzas de la razén
no bastan para provocar un movimiento revolucionario, se basa sobre todo en el
sindicalista francés George Sorel, que por su parte nuevamente cita a Nietzsche.
George Sorel formula en Réflexions sur la Violence: “Se puede hablar
indefinidamente de revueltas sin  provocar jamds ningdn  movimiento
revolucionario, mientras tanto no haya mitos aceptados por las masas” (Sorel
1978, 38).

Para Sorel el mito no tiene la tarea de representar la realidad, sino que es
un poder ideal e imaginario, con cuya ayuda se puede ejercer influencia sobre la
realidad. “Es preciso considerar a los mitos como medios de obrar sobre el
presente” (Sorel 1978, 127). Este nuevo poderoso mito del movimiento
revolucionario es para Sorel, la huelga general, que es, “el mito en el cual el
socialismo se condensa enteramente, es decir, una organizacién de imdgenes
capaces de evocar instintivamente todos los sentimientos que corresponden a las
diversas manifestaciones de la guerra entablada por el socialismo contra la
sociedad moderna” (Sorel 1978, 128-129).

En la concepciéon de Sorel, el mito es la condicién —y Maridtegui recoge
este pensamiento—, para, a través de la accién (revolucionaria), intervenir en el
continuo de la realidad para abrirla (Benjamin). A través de esta accidn, que
para Sorel y también para Maridtegui, no es accidén de un individuo

www.pensamientopolitico.udp.cl 37



MITO, RAZA Y REVOLUCION ...

extraordinario, sino accién colectiva (para Sorel, la huelga general), es erigida
una nueva realidad, antes no concebible, ni de manera lingiistica, ni de modo
figurado: “Asi obtenemos esta intuicién de socialismo que el lenguaje no podria
brindar de un modo tan perfectamente claro, y que nosotros obtenemos en un
conjunto percibido en forma instantdnea” (Sorel 1978, 129).

Para Sorel es irrelevante que en el transcurso de la historia se generaron
movimientos histéricamente poderosos a través del mito, que no concuerdan con
las premoniciones y expectativas de éste.

La antigua esperanza cristiana del regreso de Cristo no se ha cumplido,
pero este fue, segin Sorel, un mito necesario sin el cual las antiguas
comunidades cristianas no hubiesen sobrevivido (Sorel 1978, 126-127). La
Unica importancia del mito radica en su poder de intervenir la historia
transformdndola, su funcién es dar “un aspecto de plena realidad a las
esperanzas de accién proxima sobre las cuales se funda la reforma de la
voluntad” (Sorel 1978, 126).

Esta concepcién histérica se encuentra en directa cercania con Nietzsche
y su voluntad de accién (cuyo sujeto, sin embargo, en contraposicién a
Nietzsche, no es el individuo). La pregunta por la verdad no se pone, porque el
lenguaje no es una imagen de la realidad, sino que interviene en ella, a través
de un acto retérico. Con esto, la accién histérica adquiere propia independencia
de las condiciones de produccién. Esta superacién del positivismo, como
también del materialismo cldsico, es condicién para una accién histérica
fundadora y la intervencién por un acto histérico, que se ha liberado de las
condiciones histéricas directas, el cual, no obstante, debe apoyarse en una
moral (revolucionaria) que, nuevamente en relacién con Sorel, es una moral de
los obreros:

“Una moral de productores (...) no surge mecénicamente del interés
econémico: se forma en la lucha de clases, liberada con dnimo heroico, con
voluntad apasionada” (1988, 152).

La pérdida de la confianza en el poder del mito, lleva, segin Maridtegui,
al escepticismo y al nihilismo, y con eso a la decadencia histérica. “Los pueblos
capaces de la historia fueron los pueblos capaces de un mito multitudinario”
(Marigtegui 1926-1930, 2).

Por lo tanto, el aferro de Maridtegui al mito jamds tiene la funcién de
desviarse de la realidad social y politica o de apaciguar con concepciones
alejadas de la realidad, sino que mito y religién deben, sobre todo, ayudar a
estimular la accién histérica: “el mismo mito, la misma idea, son agentes
decisivos del despertar de otros viejos pueblos [...] (Maridtegui 1926-1930, 2).
Porque la filosofia contempordnea, “[...] ha esclarecido y demarcado los
modestos confines de la razén. Y ha formulado las actuales teorfas de mito y de
la acciéon” (Maridtegui 1926-1930, 2). Pero Maridtegui no piensa de ninguna
manera en la reactualizacién del mito incaico o indigena: “Nada mds estéril que

www.pensamientopolitico.udp.cl 38



HORST NITSCHACK

pretender reanimar un mito extinto” (1926-1930, 3). El contenido del nuevo
mito no puede ser definido sino sélo como poderosa energia histérica: El es la
revolucién social (Maridtegui 1926-1930, 2).

Que hoy en dia sabemos mds sobre religiones que en el tiempo de
Gonzdlez Prada, acierta también la critica de Maridtegui a la enemistad de este
con las religiones (asi también aquella de Nietzsche): “Sabemos que una
revolucién es siempre religiosa. La palabra religion tiene un nuevo valor, un
nuevo sentido. [...] Poco importa que los soviets escriban en sus afiches de
propaganda: ‘la religién es el opio de los pueblos’. El comunismo es
esencialmente religioso” (Maridtegui 1986, 264). Entonces mito y religién son
puestos al servicio de una tarea, que la razén por si sola no puede cumplir. Pero
tampoco pueden entrar en contradiccién con ella, ya que pertenecen a diferentes
registros, comparables a las energias de la existencia y las energias del despertar
en Oswald Spengler (1972, 690).

Cuando Flores Galindo escribe: “la sociedad peruana antes que una
teoria, reclamaba un mito” (Flores 1989, 192). Esta imagen, que contrapone la
teoria al mito, no acierta con el pensamiento de Maridtegui. Porque segin este,
ambos no entran en contradiccién, sino que se complementan en una
“pluralidad de discursos”, donde, sin embargo, en la concepciéon de Maridtegui,
el mito no consta de un discurso, sino, como ya se ha dicho, de una energia. En
contraposicién a Vasconcelos y a Valcdrcel, Maridtegui intenta entender la
compleja realidad del pais con una teoria racional y cientifica, el marxismo. Sin
embargo —y contra la concepcién del socialismo cientifico—, esta teorfa por si
sola, no permite engendrar la energia para la accién revolucionaria. Se necesita
de una moral revolucionaria, como también de una praxis revolucionaria, que
no puede apoyarse solamente en el andlisis marxista de la realidad, pero que
desea cambiar esta realidad, esto si, segin las concepciones socialistas vy
marxistas.

En Maridtegui y su empresa de conciliaciéon entre mito y racionalidad, en
lo cual ambos se complementan y la diferencia entre ambos se mantiene (como
una fensién fecunda), aparecen mito y raza como una energia, que es
organizada por un lenguaje. Sin embargo, este lenguaje no es, segin Spengler,
“forma de actividad, de muchos seres singulares asociados en el estar despierto”
(Spengler 1972, 689), sino que es el lenguaje de un andlisis marxista de la
sociedad, que tiene en vista la revolucién social.

Més alld de la critica a la racionalidad y la aceptacién de “fuerzas
irracionales”, la simultaneidad de cercania y distancia al pensamiento de
Nietzsche también queda en evidencia en la critica al progreso y al historicismo,
como también en la afirmacién de la accién.

Ambos critican el optimismo del progreso del siglo XIX. Nietzsche, sin
embargo, jamds enfrentaria un “pesimismo de la realidad” con un “optimismo
del ideal”, tal como lo hace Maridtegui, cuando este demanda la necesidad de

www.pensamientopolitico.udp.cl 39



MITO, RAZA Y REVOLUCION ...

un “pesimismo de la realidad”, al cual se le oponga “un optimismo del ideal”
(Maridtegui 1982, 421-422) o un “optimismo de la accién”. También aqui
encontramos en Maridtegui una distancia respecto del irracionalismo de
Nietzsche, que recuerda a las posiciones de Walter Benjamin cuando este, en sus
trabajos preliminares de sus tesis Sobre el concepto de historia, escribe sobre el
pesimismo: “Organizar el pesimismo quiere decir... descubrir en el espacio de la
accién politica el... espacio de la imagen” (Benjamin 2009, 62)

Esta critica al concepto de progreso (véase también Flores Galindo 1989,
69) ocurre paralelamente a la critica del historicismo de Nietzsche en sus
Consideraciones Intempestivas: “sélo en la medida que la historia esté al servicio
de la vida, estaremos nosotros a servicio de ella” (Nietzsche 1988, 271). Porque
también para Mariategui cuenta que: “El revolucionario, tiene del pasado, una
imagen un poco subjetiva acaso, pero animada y viviente (...) Quien no puede
imaginar el futuro, tampoco puede, por lo general, imaginar el pasado”
(Maridtegui 1982, 164).

Reiteradas veces nos encontramos con la idea, que se puede remontar a
Nietzsche, de que la historia existe para los vivos y no los vivos para la historia.
En el pensamiento histérico de Maridtegui se da asi una constelacién entre
pasado, presente y futuro, que no es generada por una “cadena de causalidades
objetivas”, sino que puede ser transformada por la intervenciéon activa en el
presente, justamente por la accién revolucionaria.

Por ello también se explica su admiracién por el tipo del conquistador, en
especial Colén, la que nuevamente comparte con Nietzsche. Para Maridtegui, en
la historia de la conquista y colonizacién de América, el hombre de la accién se
encuentra encarnado, sobre todo, en el pionero protestante (Maridtegui 1986,
182) y el misionero catélico: “misioneros en quienes estaba vivo aun el fuego
mistico y el impetu militar de los cruzados.” (Marigtegui 1986, 183).

Por lo tanto, la concordancia de Mariategui con Nietzsche solo es parcial:
ambos se encuentran en la critica a la razén, en su relacién enfdtica con la
voluntad y la accién, y su valoracién del hombre de accién (pionero), sin que por
ello Maridtegui haya seguido la radicalidad de la filosofia y la critica a la cultura
de Nietzsche. Asi, las divergencias se mantienen de manera considerable entre
ambos —incluso cuando, tanto Maridtegui como los intelectuales que escribieron
en Amauta, no tuvieron esta claridad. Cuando Maridtegui coloca el mito y la
religiosidad en ayuda de la razén, para asi prometer perspectiva y éxito a la
revolucién social, Nietzsche denuncia a los tres, sobre todo, por supuesto, a la
religién, como puras fuerzas retéricas, de los cuales se debe liberar la voluntad
de la accién.

Aunque Maridtegui comparta la critica de Nietzsche al nihilismo, para
este la superacion del nihilismo no es posible mediante un abandono radical del
sentido, sino por la adhesién a la posibilidad de una revolucién social.
Maridtegui se encuentra bastante alejado de la radicalidad de Nietzsche de su

www.pensamientopolitico.udp.cl 40



HORST NITSCHACK

critica a los valores y de la afirmacién Nietzscheana del poder como poder y la
accién como accién. Se encontraba mucho més empefiado —aqui también
comparado a los surrealistas, quienes segin Walter Benjamin, ansiaban “ganar
los fuerzas de la embriaguez [Rausch] para la revoluciéon” (Benjamin 1977,
307)— en concebir una figura de pensamiento y accién, en la cual las fuerzas del
irracionalismo no fueran negadas o despreciadas, sino que pudieran realizar un
(determinante) aporte a la realizaciéon de un Telos racional de la humanidad.
Maridtegui se encontraba en una situacién ideoldgica similar a la de Walter
Benjomin: si es que sélo se quisiera limitar a los medios materiales de
produccién y las relaciones de produccién, y si no hubiera llevado a valorar las
“cosas finas y espirituales”, un “heliotropismo secreto, una fuerza de, ‘lo que ha
sido, que se erige hacia el sol’” (Benjamin 1974, 694), entonces no habria
esperanza pensable para la cultura indigena.

En Maridtegui, como en Benjamin, se trata de reconciliar lucha de clases
y “fuerzas irracionales”, es decir, fuerzas histéricas, que son retiradas por un
positivismo racionalista. Sélo una lucha de clases, que incorpore tradiciones
religiosas y misticas, como también miticas y que sepa extraer de ellas su fuerza,
puede esperar el éxito histérico.

A una conclusion similar llega también R. Paris en La formacién
ideolégica de José Carlos Maridtegui (1981), cuando este escribe que para
Maridtegui el mito tenia la funcién de insistir en su proyecto socialista, ain bajo
condiciones histéricas que, segin argumentos marxistas, no estaban todavia
maduras para una revolucién social (Paris 1981, 137).

Sélo en este sentido parece aceptable la proposicién de Dessau y Kossok
en su articulo publicado en 1971, en el cual intentan “salvar” a Marigtegui para
el marxismo-leninismo tradicional y revalidar en él, “la aplicacién creadora de lo
esencial del marxismo a la realidad peruana [...]” (Dessau et al. 1971, 85),
interpretando en Maridtegui “los mitos como motivos de la actuacién social de
los hombres” (Dessau et al. 1971, 89). Pero desear fijarlo al marxismo-leninismo
tradicional, sin siquiera otorgarle la posicién de un “marxismo abierto” y la
intencién de admitir una revisién de la cldsica teoria marxista (Dessau el al.
1971, 86), significa subordinar de forma violenta sus escritos al dogma.

Con la finalidad de colocar todas las fuerzas al servicio de la revolucién,
es de entender también, la predileccion de Maridtegui hacia Georges Sorel,
quien también fue reclamado como uno de los pensadores guia del movimiento
fascista. Pero lo que lo diferencia de él, es su constante mirada en la realidad
social del pais y su conciencia de ella. Su empefio permanente en reconciliar las
reales condiciones de vida, justamente también de la poblacién indigena del
pafs, con sus perspectivas tedricas, lo resguarda de una identificacion con el
poder histérico dominante y hace imposible que sus lectores coloquen esta teoria
en un contexto conservador y afirmativo del poder, como fue posible en el caso
de Nietzsche y cercano en el caso de Spengler.

www.pensamientopolitico.udp.cl 41



MITO, RAZA Y REVOLUCION ...

La recepcién de Spengler en Mariategui

Como ya lo hemos constatado desde el inicio, Oswald Spengler, autor de
La decadencia de Occidente, es nombrado reiteradas veces de forma positiva en
los escritos de Maridtegui. “Oswald Spengler el hombre de mayor perspectiva
histérica de nuestro tiempo” (Maridtegui 1886, 33). Pero también, como en el
caso de Nietzsche, no se encuentra ninguna discusién con su obra principal, de
tal forma que somos dependientes —como fue en el caso de la recepcion de
Nietzsche—, de una reconstruccién especulativa, que nos permita entender desde
dénde surgié el interés en Spengler para la intelectualidad latinoamericana.
Porque como Nietzsche, es citado también Spengler, como autoridad, en
diferentes contextos en Amauta (Nitschack 1993).

Comencemos nuevamente con los datos concretos: La trayectoria de
Spengler y su obra La decadencia de Occidente a Latinoamérica fue llevado a
través de Espafa y las traducciones alli publicadas. El primer tomo de de dicho
es traducido ya antes de 1924 y del segundo tomo es presentado un extracto en
la Revista de Occidente.

Para Maridtegui, Spengler no es un profeta de una Europa que se esté
desmoronando, porque Europa es para él aidn la regién cultural de la cual
proceden importantes impulsos para Latinoamérica. “Y creo que no hay
salvacién para Indo-América sin la ciencia y el pensamiento europeos u
occidentales” (Marigtegui 1986).

“La decadencia de Occidente, con esa habilidad spengleriana
para acufiar como propias ideas ajenas y con la ilusién de
erudicion expuesta en un estilo agil y martillante, se convierte en
un verdadero ‘bestseller’ en los paises de habla hispana, para lo
que no fue secundario el respaldo entusiasta de Ortega vy

Gasset” (Flores 1989, 59-60).

Para Marigtegui —quién leyé La decadencia de Occidente en alemdn
(Flores, 1989, 60)—, Spengler no fue el profeta de una Europa en proceso de
hundimiento, como lo fue para José Vasconcelos o para Valcareel, sino
representante de una teorfa cultural orgénica, que le sirvié como legitimacién
ideolégica de su esperanza en la cultura andina y que posibilitéd la conviccion de
enlazar su tradicién, la de la cultura andina, en la lucha politica —a pesar de una
opresién de siglos—. Las ideas de Spengler permiten superar un positivismo
determinista, segin el cual la cultura andina, debido a sus condiciones histéricas
y geogrdficas, se encuentra en posiciéon desventajosa con respecto a la cultura
occidental y condenada a la ruina. Justamente porque su concepto de raza no
sélo se encuentra definido en términos bioldgicos, sino también como fuerza
espiritual, en directa cercania a la concepcién de Maridtegui, es que lo motiva a

www.pensamientopolitico.udp.cl 42



HORST NITSCHACK

citar a Spengler como testigo de su propio pensamiento. Asi, leemos en Spengler
en un capitulo, cuya traduccién fue impresa en 1924, en la Revista de
Occidente: “Raza es algo cdésmico y espiritual [...] a la raza le pertenece el
significado més profundo de las palabras tiempo y nostalgia, al lenguaie, la de
las palabras espacio y miedo” (Spengler 1972, 689). Y: “Finalmente toda raza
es un sélo gran cuerpo” (Spengler 1972, 689).

Es importante en nuestro contexto —lo que también significa, defender su
conservadurismo de derecha contra los intérpretes fascistas-, que Spengler con
su concepto de raza trazado en este capitulo, desea “destruir” el concepto
romdntico de pueblo (Spengler 1972, 688) —y eso en una direccién del concepto
de raza, que corresponde a la de Maridtegui (Maridtegui 1986, 235) y el cual
llevé al tedrico fascista Alfred Rosenberg, en su libro El mito del siglo XX, a pesar
de toda la admiracién a la obra de Spengler —ella fue “grande y buena”
(Rosenberg 1941, 404), criticar decididamente su concepcién morfolégica de la
historia y su teorfa de los circulos culturales. Con referencia a la Ciencia racial
del pueblo aleman, de H. Ginthers, Rosenberg escribe:

[...] al final nos encontramos ante el hecho inesperado, de que a
Spengler le resulté una muestra de habilidad, introducir tanto el
concepto naturalista-marxista como el mdgico-asidtico (se refiere
al concepto de “destino”) bajo una mdscara fdustica [...].
Pensado consecuentemente hasta el final, esta ensefanza
deslumbrante niega raza, personalidad, valor propio, aquel real
impulso potenciador de cultura, en una palabra el “corazén del
corazén” del hombre germano. (Rosenberg 1941, 403- 404)

Si efectivamente Maridtegui se dej6 influir por el concepto de raza de
Spengler, podemos constatar que este es, al menos, un concepto de raza que
resulta inadecuado para el fascismo.

En el articulo “Idedlogos de la reaccién” (Maridtegui 1982, 207-209), en
el cual Oswald Spengler explicitamente no es contado entre aquellos idedlogos
de la reaccién, Maridtegui escribe contra los intérpretes de Spengler, en los
cuales se “engendré un estado de dnimo de derrotismo y desesperanza”, tal
como sigue: “En la prisa de declarar la quiebra de la civilizacién no se advirtié la
largueza de la prevision de Spengler, dentro de la cual entraba, precisamente,
un periodo de cesarismo imperialista, que muy pronto tocarfa inaugurar a
Mussolini [...]" (Maridtegui 1982, 208).

La decadencia de Occidente, segin Maridtegui, no se encontraba a “la
vuelta de la esquina”, como algunos esperaban, sino que fue —como en el
mismo Spengler— una prediccion a largo plazo, que debe entrar en el periodo
del cesarismo, que recién comenzaba a ser introducido por Mussolini.

www.pensamientopolitico.udp.cl 43



MITO, RAZA Y REVOLUCION ...

La concepcién morfolégica de la historia de Spengler es una critica
permanente al pensamiento causal del positivismo, porque segin él, la historia
no se puede explicar mediante causalidades. Lo que en el caso de Spengler
constituye una critica conservadora al pensamiento positivista y asi una critica
que se erige contra la modernidad, en Maridtegui adquiere un nuevo giro: su
liberacién de un pensamiento histérico causal conlleva a pensar la realizacién
del socialismo recurriendo a tradiciones andinas “socialistas” (‘Ayllu’), sin que
Pery necesariamente tenga que recorrer el mismo camino que las naciones
industriales de Occidente y ser dependiente de la conformacién de un
proletariado industrial.

Cuénta razén tuvo Spengler, repetidas veces, en su critica a la
modernidad y en sus prondsticos pesimistas, eso lo certifica el propio Theodor
W. Adorno, que con seguridad no se encuentra expuesto a la sospecha de ser un
ciego admirador de Spengler, cuando este declara: “[...] el transcurso de la
historia mundial, ha dado razén, en cierta medida, a sus directos pronésticos,
esto deberfa asombrarnos si nos acorddramos de ellos. El olvidado Spengler se
venga, amenazando con tener razén” (Adorno 1977, 48).

Al mismo tiempo para Adorno queda fuera de duda con quién se
identifica el pesimismo moderno spengleriano: con el poder de la reaccién.
Incluso aqui Adorno certifica lo que Maridtegui evidentemente supo interpretar:
“Spengler es parte de aquellos teéricos de la reaccién extrema, cuya critica del
liberalismo se mostré superior en muchas partes a la (critica) progresista”
(Adorno 1977, 63).

Lo que Adorno critica en Spengler, es que este estiliza “la lucha de los
hombres por las condiciones de su reproducciéon” (Adormo 1977, 67) hacia un
proceso de crecimiento de un alma colectiva, y que pierde de vista el
enfrentamiento del hombre con la naturaleza, que se “perpetta en la
dominacién del hombre por el hombre” (Adorno 1977, 65). Justamente esto es
un reproche que en ningln momento se le puede hacer a Maridtegui.

La relativizacién de Spengler del eurocentrismo, de las formas de
pensamiento europeo, es decir, las occidentales incluida las matemdticas, sin
duda generé una fascinacién para la infelectualidad latinoamericana. La
concepcion de que la historia tuviera una “direccién”, que no fuera dependiente
de las fuerzas técnicas de produccién (que en Latinoamérica estaban poco
desarrolladas), sino de las fuerzas de un alma colectiva, de una “espiritualidad”,
le permite a Maridtegui potenciar su “optimismo de la idea y de la accién”
contra un pesimismo de la realidad. Los fenémenos de la decadencia de
Occidente, que Spengler vio manifestados en la dominacién de la ciudad sobre
el campo y de la vida tecnificada sobre la sangre, no tuvieron validez para la
América Latina de esa década. Por eso, una lectura de La decadencia de
Occidente de Spengler, apoyaba la esperanza de un camino que no sea
europeo ni occidental, en el cual las fuerzas culturales de las culturas

www.pensamientopolitico.udp.cl 44



HORST NITSCHACK

precolombinas puedan realizarse: “Lo Unico casi que sobrevive del Tawantinsuyu
es el indio. La civilizacién ha perecido; no ha perecido la raza. El material
bioldgico del Tawantinsuyu se revela, después de cuatro siglos, indestructible, y,
en parte, inmutable” (Maridtegui 1986, 336).

El pensamiento de Maridtegui superaba el pensamiento de Spengler,
justamente alli, donde Adorno vislumbraba su determinada limitacién:

“En el mundo de la vida violenta y reprimida, es la decadencia
que se niega a obedecer a su vida, su cultura, su crudeza y su
altivez, el refugio de lo mejor. Los que, segin el dictado de
Spengler, son dejados de lado en un estado de impotencia vy
destruidos por la historia, encarnan negativamente en la
negatividad de esta cultura, lo que promete romper —por débil
que fuera— con su dictado y hacer fin al horror de la prehistoria,
como débil promesa” (Adorno 1977, 71).

Este fue justamente el rol que Maridtegui le otorgé a la cultura andina y
al indio. En él se encarnaba para Maridtegui la “esperanza de otro" (Adorno
1970,10). Que esta esperanza de Maridtegui, que se rebelé en nombre de
Nietzsche y Spengler contra la terrible racionalidad y causalidad mecénica del
proceso histérico, no se haya concretizado, incluso que en su propio partido,
inmediatamente después de la muerte de Maridtegui, su sucesor, Eudocio
Ravines comenzé un viraje hacia una direccion mds dogmdtica, no es, sin
embargo, un argumento contra ella. Porque, si efectivamente la realizaciéon de
las ideas y teorfas serfa una medida de su valor, estas caerian en conjunto ante
la critica. Mds bien se deberia pensar, por qué el pensamiento de Maridtegui
quedd tan aislado en el contexto latinoamericano, por qué el horizonte que
habia abierto se cerré después de su muerte (que significaba también la
suspensién de la revista Amauta).

Que el disefo tedrico de Maridtegui no fue solo un camino
latinoamericano (o pesar de todas las particularidades latinoamericanas 'y
peruanas, a las cuales se refiere), sino que Maridtegui buscaba soluciones para
problemas que también encontraban significado en Europa y vuelven a tener
importancia hoy en dia, demuestran los muchos paralelos a las posiciones no-
dogmdticas del materialismo en Europa, sobre todo del concepto de historia de
Walter Benjamin (pero también del concepto de utopia de Ernst Bloch, sobre el
cual aqui no se trabajé).

Se ftrata de lo pregunta de cémo es posible no desautorizar
descuidadamente las fuerzas “irracionales” del mito y la religion y dejarlas
irreflexivamente al fascismo, sino hacerlas fecundas para un movimiento
revolucionario, que no se entienda como totalitario, sino que pueda soportar las
diferencias, o para hablar en el nombre de Benjamin, que esté dispuesto a tomar

www.pensamientopolitico.udp.cl 45



MITO, RAZA Y REVOLUCION ...

a su servicio el mito y la teologia. Las posiciones irracionales de Nietzsche y
Spengler, que en Europa cayeron en la esfera de la reaccién politica, en
Mariédtegui son integradas, al menos de forma parcial, en un pensamiento
revolucionario. Esto se logra, porque Maridtegui liga estas posiciones
irracionales con un andlisis critico de las reales formas de poder en el Pert. Si en
Europa la critica a la modernidad de Nietzsche y Spengler se ofrecié para una
interpretacién conservadora, en Latinoamérica en cambio podia ser leida como
una critica especifica a la modernidad europea, a la cual se le opone otro
camino, un camino latinoamericano, en el cual las modernas relaciones de
produccién pueden servir a una poblacién oprimida para recuperar sus
derechos, siempre y cuando ella misma sepa aprovechar las fuerzas del mito y
de la religion en su lucha social.

Bibliografia

Abril, Xavier /Cornejo Polar, Antonio /Escajadillo Tomés G. / Glusberg,
Samuel /Goloboff, Mario G./ Mells, Antonio /Nufiez, Estuardo / Soikov, Anastas
/Tamayo Vargas, Augusto. 1980. Maridtegui y la literatura, Lima: Amauta.

Adorno, Theodor W(isengrund). 1977. “Spengler nach dem Untergang”.
En: Gesammelte Schiften Tomo 10. 1 Frankfurt am Main. Suhrkamp Verlag. P.
47-71

Benjamin, Walter. 1974. “Uber den Begriff der Geschichte”. En:
Gesammelte Schriften: Werkausgabe. Tomo |, 2, Frankfurt am Main. Suhrkamp.
P. 691 — 704

____2009. La dialéctica en suspenso. Fragmentos sobre la historia.
Trad. de Pablo Oyarzin. Santiago: LOM.

~1977. “Der Surrealismus”, en: Gesammelte Schriften:
Werkausgabe. Tomo II, 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp. P. 295-310.

Chang-Rodriguez, Eugenio. 1986. Poética e ideologia en José Carlos
Maridtegui. Trujillo, Normas legales.

Dessau, Adalbert / Melis, Antonio / Kossok, Manfred. 1971. Maridtegui:
tres estudios, Lima: Amauta.

Flores Galindo, Alberto. 1989. La agonia de Maridtegui. Lima: instituto
de apoyo agrario.

Morgues, Roland (Edit.) 1993. Maridtegui: una verdad actual siempre
renovada. Lima: Amauta.

Gadamer, Hans Georg. 1990. Wahrheit und Methode: Grundzuge einer
Philosophischen Hermeneutik. En: Gesammelte Werke, Tomo |: Hermeneutik 1,
Tubingen: J.C.B. Mohr.

Garcia Salvatecci, Hugo. 1979. George Sorel y J.C. Maridtegui, Lima:
Delgado Valenzuela.

www.pensamientopolitico.udp.cl 46



HORST NITSCHACK

Maridtegui, José Carlos (Edit.) 1926-1930. Amauta. Tomos: 1- 32.

_1982. Obras. Tomo 1-2, Habana.: Casa de las Américas.

_1986. Obras completas. Tomo 1. 20, Lima: Amauta; en especial
Tomo 2: Siete ensayos de la realidad peruana.

Nietzsche, Friedrich. 1988a. Unzeitgemasige betrachtungen; zweites
Stuck: Vom Nutzen und Nachteil der Historie fir das Leben”, En: Sémtliche
Werke. Tomo 1 Minchen: Deutscher Taschenbuchverlag, , p. 243-343.

~1988b. Menschliches, Allzumenschliches, en: Samtliche Werke,
Tomo 2. Minchen: Deutscher Taschenbuchverlag. p. 9 -704.

Nitschack, Horst. 1993. “La recepcién de la cultura de habla alemana en
Amauta”  En: Giusti, Miguel / Nitschack, Horst (Edit.): Encuentros vy
desencuentros, Lima: Pontificia Universidad Catdlica del Pert.

Nufiez, Estuardo. 1978. La experiencia europea de Marigtegui, Lima:
Amauta.

Paris, Robert. 1981. La formacién ideoldgica de J. C. Maridtegui. México.
Cuadernos del pasado y presente.

Revista de Occidente 5/15 (1924; Madrid)

Rukser, Udo. 1962. Nietzsche in der Hispania, Bern; Minchen: Francke.

Schutte, Ofelia. 1988. “Nietzsche, Maridtegui and Socialism: A case of
Nietzschean Marxism in Peru2” En: Social Theory and Practice. 1/1, P. 71 .85.
(Traduccién al espafiol en el Anuario Mariateguiano, Tomo 4, Lima: Amauta.
1992, P. 85-92)

Sorel, George. 1930. Réflexions sur la violence, Paris: Marcel Riviére.

____1978. Reflexiones Sobre la Violencia. Buenos Aires: La Pléyade.

Spengler, Oswald. 1972. Der Untergang des Abendlandes. Beck: (1923).

Rosenberg, Alfred. 1941. Der Mythus des 20. Jahrhunderts, Minchen:
Hoheneichen.

Vanden, Harry. E. 1975. Maridtegui: Influencias en su formacién
ideolégica, Lima: Amauta.

www.pensamientopolitico.udp.cl 47



