EVISTA
AMIENTO
TICO

ISSN 0719-0670

5
128

PLURALISMO LINGUISTICO Y DEMOCRACIA

Democracy and linguistic pluralism

Ranulfo Pérez Garcés'
Carlos Ham Judrez?

Resumen

A partir de la filosofia politica contempordnea, el presente articulo realiza un
andlisis sobre el significado del lenguaje, su estructura, funcién, efecto y
consecuancias en el dmbito politico, especificamente con respecto a la manera
de entender la democracia en la actualidad. Para esto, se parte de la tesis de
Foucault que afirma que las relaciones descursivas son también relaciones de
poder. Posteriormente se analiza la manera en que Richard Rorty recupera lo
esencial de esta tesis para inscribirla dentro de una concepcién liberal, a partir
de la cual busca explicar las complejas sociedades actuales, las cuales ya no
pueden justificar su existencia a partir de conceptos transcendentales, dada la
crisis de las teorias que fundamentaban su explicacién en presupuestos
metafisicos. En particular, se destaca la forma en que Rorty rompe con la
inercia de la tradicién, la cual partia de la construccién de una base teérica
para fundamentar y normar a la sociedad en la “verdad”, “la justicia” y “la
libertad”; en contraste, con base en una visién antifundamentalista, Rorty afirma
la necesidad de analizar la relacién entre lenguaje y poder a partir de la
contingencia y la ironia que implica vivir en la sociedad actual. Desde esta
optica, se plantea que la sociedad se vuelve democrdtica en la medida en que
se pluraliza el lenguaije y se dispersa la lucha por el poder.

Palabras clave: democracia, poder, pluralismo, lenguaie, sociedad.

Abstract

From contemporary political philosophy, this is an analysis of the meaning of
language, structure, function, purpose and consequences in the political arena,
specifically with regard to the understanding of democracy today. For this, we
part of Foucault's thesis that claims that discursive relations are also relations of
power. Finally, we examine how Richard Rorty recovers of this thesis to enroll in
a liberal conception, from which seeks the explanation of complex societies,
which no longer can be built or justify their existence from transcendental
concepts, given the crisis of the theory underlying its explanation in metaphysical
assumptions. In particular, it highlights the way in which Rorty breaks the inertia
of tradition, which started construction of a theoretical basis to support and
regulate society in the "truth" "justice" and "freedom"; in contrast, Rorty based on
an anti-fundamentalist view, says the need to analyze the relationship between
language and power, from the contingency and irony of living in modern
society. From this perspective, it is argued that society becomes democratic to
the extent that language pluralization and dispersed the struggle for power.

Keywords: Democracy, power, pluralism, language, society.

! Licenciado y Maestro en Filosofia por la Universidad Nacional Auténoma de México, Doctor en
Ciencias Sociales y Politicas por la Universidad lberoamericana. Autor del libro Lenguaje,
individuo y democracia en el pensamiento de Richard Rorty. Miembro del Sistema Nacional de
Investigadores del Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia de México. Profesor del Centro
Universitario UAEM Amecameca, de la Universidad Auténoma del Estado de México.

2 Licenciado, Maestro y Doctor en Filosofia por la Universidad Nacional Auténoma del México.
Coautor del libro Lenguaje, poder e ideologia en la filosofia de Hegel. Profesor de la
Coordinacién de Estudios Latinoamericanos de la Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM.

WWW. pcnszlmicnt()p()htico‘udp‘d 11



RANULFO PEREZ GARCES - CARLOS HAM JUAREZ

Introduccién

La relacién entre lenguaje y poder se inscribe dentro del édmbito de la
filosofia politica, aunque también abarca otros campos, como el de la filosofia
del lenguaije y la teoria de la verdad. Desde esta perspectiva, cobra relevancia el
andlisis sobre el significado del lenguaje, su estructura, funcién, efecto y
consecuencias en el dmbito propiamente politico, especificamente con respecto
a la manera de entender la democracia en la actualidad.

Uno de los filésofos que se ocupé de esta problemdética fue Michel Foucault,
quien sustentd la tesis de que las relaciones descursivas son también relaciones
de poder. Partiendo de esta concepcién se puede abordar el andlisis del papel
del lenguaje y sus efectos politicos, destacando el hecho de que el lenguaje no
solo se relaciona con el poder politico como mero transmisor o medio
ideolégico, sino que supone que las palabras mismas acttan y forman discursos
de verdad que posibilitan espacios de conocimiento, donde se dirimen las
diferentes fuerzas politicas.

Dentro del contexto filoséfico contempordneo, Richard Rorty recupera lo
esencial de esta tesis de Foucault para inscribirla dentro de una concepcién
liberal, a partir de la cual busca la explicacién de las complejas sociedades
actuales, las cuales ya no pueden justificar su existencia a partir de conceptos
transcendentales, dada la crisis de las teorias que fundamentaban su explicacion
en presupuestos metafisicos.

La explicacién filoséfica de la realidad social durante mucho tiempo
consistié en la elaboracién de un modelo teérico del deber y la obligacién, para
luego indicar de manera deductiva el sentido hacia el cual deberia dirigirse la
sociedad. Tal es el caso del pensamiento filoséfico politico de Platén, si bien se
puede observar este mismo proceso tanto en Kant como en Hegel; sin embargo,
la complejidad y las contradiciones que dia a dia se manifiestan en las diversas
sociedades del planeta desafian estos modelos teéricos que la tradiciéon nos
legé, patentizando el hecho de que la sociedad no funciona a la manera de un
mecanismo que a priori puede ajustarse.

Dentro de este escenario, destaca la filosofia de Richard Rorty, ya que
constituye una bUsqueda que parte de la aceptacién de la complejidad de las
sociedades actuales, asumiendo el reto elaborar una redescripcién de lo que
somos y hacia dénde podemos dirigirnos. Se trata de efectuar una ruptura con la
inercia de la tradicién, la cual partia de la construcciéon de una base tedrica para
fundamentar y normar a la sociedad en la “verdad”, “la justicia” y “la libertad”;
ahora se trata, mds bien, de ofrecer una clara visién de la experiencia social que
resulta altamente contingente. De alli la necesidad de analizar la relacién entre
lenguaje y poder a partir de la contingencia y la ironia que implica vivir en las
sociedades actuales. Desde esta éptica, se plantea que una sociedad se vuelve
democrética en la medida en que se pluraliza el lenguaije y se dispersa la lucha
por el poder.

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 12



PLURALISMO LINGUISTICO Y DEMOCRACIA

El lenguaje: entre la mimesis y la metéfora.

Tradicionalmente, el lenguaje se ha concebido como expresién o
representacién de cosas, objetos, pensamientos, ideas o incluso de sentimientos
y emociones. En todo caso, la palabra se ha visto como un arquetipo de la cosa,
que debe su existencia a la primacia de una realidad ya dada de antemano. En
este sentido, los ejemplos abundan, designan una manera de concebir
metafisicamente el funcionamiento del lenguaje, como ya lo advirtiera Derrida
en De la Gramatologia (Derrida, 1978: 7-35). Esta concepciéon logoscéntrica del
lenguaije tiene sus rafces en la dualidad establecida por la metafisica de lo
interior y lo exterior, entre el alma y el cuerpo, entre la mente y la sensibilidad;
de cualquier forma, el papel del lenguaje se reduce a ser un simple medio,
exteriorizacién de un mds alld que se vuelve visible en un signo. De esta manera,
si preguntdramos qué es un signo, la respuesta més comin serfa que un signo es
una marca, un estimulo, una sefal que estd en lugar de ofra cosa (Ducrot,
1975: 17-49), cosa no es mds que el espiritu, el alma, el pensamiento inteligible
que nunca se muestra hasta que el conjuro de un signo lo representa; el
significante es la casa habitada por un ser extrafo e invisible que es el
significado.

Asi, el sentido del lenguaje remite a la peculiar reducciéon que Occidente
siempre ha hecho cuando se le presentan fenémenos ajenos y externos a su
comprensiéon. La ciencia, la filosofia, el conocimiento de la verdad no son menos
solidarios con este tipo de pensamiento totalitario y etnocentrista de Occidente.
Lo ofro no es mds que, en el pensamiento metafisico de Occidente, lo opuesto al
espiritu, a lo verdadero, lo absoluto, lo racional; es decir, lo ofro se refiere a
aquella realidad externa, material y contingente que nunca se le reconoce en si
misma, sino tan solo se le acepta como suplemento y comparsa del logos. Para
este pensamiento metafisico, aun en la diversidad de escuelas y autores, ha sido
comin negar, excluir o repudiar el papel de lo otro; siempre se rechaza lo
enganoso de lo sensible, para afirmar la pureza de la ideas o se opone la
falsedad de nuestras experiencias ante la verdad del pensamiento, o bien se
privilegia la unicidad e identidad del concepto frente a la pluralidad vy
divergencia de nuestros sentidos y deseos.

El pensamiento de Occidente, sistemdtico y totalitario, no ha dejado que se
presente lo ofro en su cardcter auténomo, sino mds bien, como dirfia Emmanuel
Lévinas (Lévinas, 1977: 57-127), lo otro ha sido reprimido y siempre ajustado a
los intereses propios de un pensamiento racional. No ha existido realmente un
didlogo entre el logos y el otro, sino mds bien un mondélogo caracterizado por la
imposicién y el poder de uno sobre el ofro. Aun cuando el Logoscentrismo
necesita de lo ofro para autoafirmarse, siempre hay un rebajamiento y un
rechazo en esta relacién. La razén no puede ser si no se opone a otfro, pero a
este ofro siempre se le repudia y se le niega. La ambivalencia de este
pensamiento fue recogida ampliamente por la filosofia de Hegel, en donde la
funcionalidad de la otredad, como en ninguna ofra filosofia fue reconocida.

Sin embargo, Hegel es el ejemplo més contundente de un pensamiento
dominador y sistemdtico, que aglutiné toda la experiencia contingente al servicio
del espiritu absoluto, en donde toda la realidad —para que en verdad lo fuera—
quedaba explicada bajo el principio de racionalidad; también Hegel pensé en lo

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 13



RANULFO PEREZ GARCES - CARLOS HAM JUAREZ

otro, pero siempre fue la dialéctica entre una realidad absoluta, universal y
necesaria, en relaciéon con otra realidad relativa, particular y contingente, lo que
en el juego de la historia garantizaba la afirmacién del espiritu absoluto. El
espiritu, para autoafirmarse, siempre tuvo necesidad de lo ofro, de recorrer
variados momentos que lo llevarian a la superacién de si mismo, mediante la
reduccién de lo ofro, de tal manera que este ofro fue pensado como mero
peldafo y simple medio de un ser que busca establecerse en el mundo.

En el caso del lenguaije, este logoscentrismo se afirma en la necesidad de
ver en las palabras simplemente un medio de expresion de ideas o de cosas. Lo
otro en el lenguaje es el significante, la huella material y sensible que conlleva
todo signo y que se reduce a ser un mero transmisor de verdad y conocimiento.
Si bien el logoscentrismo se mantuvo durante bastante tiempo, a partir del
estructuralismo y los pensadores de la diferencia ha habido una reformulacién y
cuestionamiento de esta manera de pensar; tanto Foucault como Derrida
pusieron en crisis este logoscentrismo y han llevado al pensamiento occidental a
reconsiderar sus bases y planteamientos.

Asi, la critica se movié hacia la deconstruccién de la cultura de Occidente y
la afirmacién cada vez mds patente del significante, orienténdose con ello tanto
a diferentes modelos de pensar, como a perspectivas mds plurales. En el caso
particular de Rorty, se inscribe dentro de la tendencia que afirma la necesidad de
sublevar el papel del significante y el andlisis deconstructivo de las categorias
filoséficas tradicionales.

En este escenario, es interesante la concepcién del lenguaje de Rorty, ya que
posibilita el acceso a una forma distinta de entender lo que son las palabras,
tomando distancia del logoscentrismo. En Contingencia, ironia y solidaridad
plantea la posibilidad de analizar el lenguaje a partir de la contingencia y no
solo como vehiculo de una verdad absoluta. De esta manera, la posicion de
Rorty es diferente a la de ofros filésofos que plantean la cuestién sobre la verdad
separada del andlisis del lenguaje y consideran que la investigacién sobre la
verdad se refiere a un asunto que tiene que ver con la autenticidad y esencia de
las cosas; a diferencia de ellos, para Rorty, como para Foucault o Derrida, la
verdad es un efecto de los juegos del lenguaje, ya que es imposible separar el
conocimiento, los discursos y el poder mismo que estos engendran de las reglas
que establece un sistema de signos y configuraciones simbdlicas (Rorty, 1991:
15-19).

Rorty sefala (Rorty, 1991: 23-24) dos posiciones se han mantenido con
respecto al problema de la verdad. La primera, considera que la verdad es algo
que se busca, que existe de antemano, pues se refiere al cardcter original,
auténtico y esencial que poseen las cosas o los fenémenos, independientemente
de lo piensen o puedan decir los sujetos acerca de ellos. Desde esta perspectiva,
la tarea del filésofo y del pensamiento tedrico consiste en encontrar esa supuesta
verdad ya contenida en todas las cosas; la verdad es algo que existe
previamente en los entes del mundo y el trabajo tedrico consiste en develar,
descubrir, manifestar, mostrar tal verdad al mundo.

La segunda posicién, asumida por el propio Rorty (Rorty, 1991: 23-24),
consiste en la afirmacién de que la verdad no se descubre, sino més bien se
crea, se construye, se elabora e incluso se imagina (Rorty, 1991: 24). Desde esta
6ptica “la verdad no puede estar ahf fuera —no puede existir independientemente

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 14



PLURALISMO LINGUISTICO Y DEMOCRACIA

de la mente humana— porque las proposiciones no pueden tener esa existencia,
estar ahf fuera. El mundo esté ahi fuera, pero las descripciones del mundo no.
Solo las descripciones del mundo pueden ser verdaderas o falsas. El mundo de
por si —sin auxilio de las actividades descriptivas de los seres humanos— no
puede serlo” (Rorty, 1991: 25)

De esta manera, al concebir que la verdad es mds una creacién que una
busqueda y un encuentro con una esencia absoluta, Rorty rompe con aquella
concepcidon mimética y logoscéntrica del lenguaje. Aqui el concepto de mimesis
es importante, pues sefiala una forma de concebir la relacién entre el mundo
humano y el mundo externo al hombre (la Naturaleza, el universo fisico, etc.).
Desde Aristételes sabemos que mimesis es imitacién, representacion y expresion
de algo. Aunque Aristételes empled este concepto para dilucidar la esencia de la
tragedia griega (Aristételes, 1984: cap. | y Il), la mimesis se puede extender y
aplicar a toda actividad humana que busca identificarse con el mundo externo.
En el lenguaje también se observa esta caracteristica: el logoscentrismo guarda
mucho de esta concepcidén mimética desde el momento en que adjudica a las
palabras una funcién instrumental de representacién y expresién de algo. Por
esto mismo, se entiende que la verdad en su definicién mds usual se caracterice
como una correspondencia entre la cosa y el pensamiento. Desde esta
perspectiva, las palabras tienen que adecuarse a las cosas, ser un arquetipo o
modelo de aquello que nombran. Por consiguiente, puede entenderse que la
verdad se convierte en un ejercicio de bisqueda y encuentro, de ocultamiento y
develacion; las palabras y los signos son el “médium” de una verdad originaria y
esencial més alld del tiempo y el espacio.

Rorty rompe con la idea cldsica de verdad que afirma la correspondencia de
lo cosa con el pensamiento, y sefala que es una cuestién de las proposiciones y
que el lenguaje no es algtn medio que “represente” o “exprese” a las cosas o a
los fenémenos de este mundo. Asi, el problema de la verdad o falsedad es
asunto de los seres humanos que hablan y simbolizan, lo cual implica que ellas
han de dirimirse dentro de los juegos de lenguaje. Las palabras no son mimesis
del mundo, de la verdad del mundo; la verdad es algo que surge en el dmbito
del lenguaie.

Para Rorty, el lenguaje no es mimesis, ya que el mundo no habla, solo los
seres humanos lo hacen, por eso la verdad no es algo que exista afuera del
hombre, sino que es él mismo quien la instituye (Rorty, 1991: 26). De esta
forma, la verdad es algo que se crea y que no existe fuera de los seres humanos
y sus proposiciones. Las cosas y los fenémenos externos al hombre no son en si
mismos verdaderos o falsos, solo lo es el lenguaije, el cual hace que atribuyamos
valoraciones a las cosas del universo, que no existen fuera de él (Rorty, 1991:
27).

Desde este enfoque, la verdad deja de ser algo absoluto, necesario y
universal, puesto que en la sociedad contempordnea existen multiples discursos,
léxicos y lenguajes, cada uno de los cuales busca instituir su propia verdad. De
esta manera, los diferentes lenguajes exhiben su propia légica y su particular
manera de significar su verdad; asi, lejos de hablar de una sola verdad, cabe
hablar de una pluralidad de verdades, de tal manera que la verdad se vuelve
contingente, relativa y particular. Como puede verse, hay un claro contraste
entre la forma en que se concibe el lenguaje en la visién metafisica tradicional

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 15



RANULFO PEREZ GARCES - CARLOS HAM JUAREZ

(como correspondencia, expresién o representacién) y la propuesta de Rorty, en
lo cual es visto en su aspecto creativo, imaginativo y en la posibilidad de crear
metéforas y nuevas formas de ver la vida y las acciones de los individuos.

A partir del enfoque de Rorty, el lenguaje deja de concebirse como un
instrumento neutral situado entre un yo y un universo, para convertirse en una
herramienta que moldea y forja la realidad humana. En esta concepcién, que
mantiene también tanto Wittgenstein como Davidson, las palabras son
herramientas que poco a poco van formando nuevos |éxicos y nuevos sentidos
en el uso que hacen los hablantes y sus sociedades. Por eso, como dice Rorty, el
lenguaije transcurre en la historia y la contingencia de una evolucién cuya meta y
objetivo no se puede dilucidar a priori, sino en la practica misma que hacemos
de los signos, las imagenes y las metdforas: todo lenguaje es asi una cadena de
signos en constante transformacién, y dicha transformacién se da por la
naturaleza creativa del lenguaje (Rorty, 1991: 28).

La teorfa de Davidson es un ejemplo de esta evolucién del lenguaje y su
caracteristica creativa, por lo que Rorty la considera un paradigma dentro de las
teorias del lenguaje distintas a las metafisicas tradicionales. La concepcién de
Davidson es ciertamente distinta, pero cabe observar que esta posicién en
algunos puntos es muy parecida a la sostenida por el conductismo®. Para
Davidson no existiria propiamente una entidad absoluta que pudiéramos llamar
lenguaije; siguiendo la linea radical de Rorty, considera que el lenguaje més bien
deber ser considerado como una serie de sonidos, inscripciones, huellas, etc.,
que no representan nada, sino que son mds bien, como lo pensé alguna vez el
Dr. Watson, una especie de estimulos o reactivos tendientes a buscar un efecto o
reaccion en la conducta de los interlocutores. Asi, el lenguaje no debe
entenderse como un medio divino, sino como un conjunto de signos que, como
cualquier herramienta, nos ayuda a transformar el mundo y a nosotros mismos.

la “teoria momentdnea” de Davidson parte precisamente de esta
desmitificacién del lenguaje (Davidson, 1986: 262): en el proceso de
comunicacién e inferpretacién existe toda una serie de conjeturas que hacen los
interlocutores con el fin de entenderse el uno al otro. Segin esto, existe
comunicacién porque en un momento dado coinciden dos personas en sus
conjeturas sobre una situacién dada. Las conjeturas son creencias, ideas,
concepciones del mundo que un sujeto mantiene y que adecua y moldea en su
relacién con ofros seres humanos, de tal manera que comunicarse con otra
persona consiste en armonizar momentdneamente la concepcién y las creencias
de uno con las del otro. Las palabras son aqui tomadas como meras sefales o
indicaciones para promover, estimular o verificar una respuesta, pero este
proceso de comunicacién es contingente y nunca preestablecido de ante mano,
es decir, que en el uso concreto que los hablantes hacen de las palabras se va
infegrando la comunicacién, pero siempre de manera aleatoria. Si ante una
sefial emitida (palabra, signo, inscripcion) por un sujeto se obtiene la respuesta
esperada por parte del otro interlocutor, podriamos decir que se establece una
comunicacién adecuada; de lo contrario, cuando no se da la expectativa
deseada, ambos interlocutores tienen que modificar sus conjeturas e integrar

3 El conductismo es una escuela psicolégica nacida a finales del siglo XIX en Norteamérica. Esta
escuela tiende a reducir el estudio de la psicologia a las reacciones o modos de comportarse de
la conciencia al contacto con los estimulos exteriores.

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 16



PLURALISMO LINGUISTICO Y DEMOCRACIA

semdnticamente contenidos nuevos en sus palabras y en su lenguaje. De esta
manera, el lenguaje se va enriqueciendo sintdctica y semdnticamente de acuerdo
al uso y al enfrentamiento de nuevas situaciones que experimentan los hablantes
(Rorty, 1991: 38-39).

Lo que nos muestra esta concepcién, es que el proceso de comunicacién y
el lenguaje guardan una caracteristica creativa, evolutiva y contingente. Nos
sefala que nuestro lenguaje no tiene un origen divino, ni natural, ni metafisico,
sino que es creado por convencién y evoluciona en la prdctica diaria a través del
uso que hacemos de las palabras. Davidson nos sugiere la necesidad de crear
nuevos signos e imaginar nuevos |éxicos para la comunicacién. La conclusién a
la que se llega es que el lenguaje no constituye un medio de expresiéon pasivo,
sino una herramienta que crea y transforma a los individuos y a las cosas.

De ahi que Rorty enfatice la funcién metaférica del lenguaje, pues desde
esta concepcién, los signos dejan de ser expresiones de algo para convertirse en
materia creativa. La metéfora es una figura del lenguaje que transporta el
sentido de una palabra a ofra mediante una comparacién mental. Sin embargo,
su uso se restringia al terreno del arte y de la poesia, pero con lo que nos sefiala
Rorty, la metéfora se vuelve la caracteristica principal del lenguaije, ya que cada
palabra no se circunscribe a reflejar la realidad, sino que inventa nuevos
sentidos y nuevas formas de inferpretacion; nos movemos dentro de la alegria y
los imdagenes, dentro de las comparaciones y los tropos, todo lenguaije se
constituye en la elaboracién imaginativa. La verdad, entonces, también se crea,
es producto del lenguaje y de lo que Derrida llama “una mitologia blanca”
(Derrida, 1998: 247-311). No hay que pensar que el acceso a la verdad sea
desinteresado y puro amor al saber. Sabemos desde Nietzsche que invertimos
desde hace mucho la causa por el efecto, desde el punto de vista racionalista la
verdad era la causa, los discursos, el efecto, pero esto era solo una
interpretacién: también resulta vdlido el camino inverso: los discursos, la causa,
la verdad, el efecto.

Mostrar que la verdad tiene un revés, que somos animales constituidos por
un lenguaie, que el lenguaje determina nuestra realidad, son conclusiones que
tienen efectos politicos importantes. Antafo el discurso sobre la realidad social
se cifraba en la esperanza de encontrar la verdad y de responder a la pregunta
de por qué teniamos una determinada conducta social. En la perspectiva
posmoderna cambia la estrategia de los discursos, que se ven més bien como
tendencias en una lucha politica, lo cual nos lleva a plantearnos el asunto del
lenguaje en su relacién con la politica y el poder. Ya no es entender los
discursos de la explicacién social como formas de acercamiento a la verdad,
sino aprehender estos discursos en la especificidad de su estrategia y su
programa politico. La democracia no es la meta social, sino el espacio que han
creado los diversos lenguajes del poder para mejor combatirse entre ellos.

Lenguaje, poder y democracia
Una vez expuesta la perspectiva de Richard Rorty, en esta segunda parte

analizaremos el efecto politico al que nos conduce esta posicidn. Es evidente
que el lenguaje entrafa en si mismo poder, en la medida en que las palabras y

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 17



RANULFO PEREZ GARCES - CARLOS HAM JUAREZ

los signos nos muestran su capacidad para crear y modificar realidades, asf
como en la medida en que, con su aplicacién, estos signos y estas palabras
posibilitan efectos y consecuencias. Este poder del lenguaje ha sido analizado
por diversos autores, pero en especial ha sido J. L. Austin (Austin, 1991: 45-
114), en el siglo XX, dentro de la filosofia analitica, quien ha enfatizado el poder
que tienen nuestras palabras y nuestras proposiciones. Austin ha hecho explicito
el cardcter pragmdtico del lenguaje al analizar una serie de proposiciones cuyo
criterio de valoracién no se cifra en saber si son verdaderas o falsas, ya que no
describen nada, sino que el acto de expresarlas implica la realizaciéon de una
accién o parte de ella, por ejemplo:

[...] «Si, juro (desempefar el cargo con lealtad, honradez, etc.»),
expresado en el curso de la ceremonia de asuncién de un cargo.
«Bautizo este barco Queen Elizabeth», expresado al romper la
botella de champdn contra la proa.

«Lego mi reloj a mi hermano», como cldusula de un testamento.
«Te apuesto cien pesos a que mafnana va a llover. (Austin, 1991:

50).

De acuerdo con Austin, todas estas expresiones no son proposiciones
descriptivas, ya que no se refieren a una situacién, sino  que buscan mostrarla;
todas ellas implican una accién determinada, la practica de un hecho, la
realizacién concreta de algo (Austin, 1991: 50). Desde esta perspectiva, el
lenguaije tiene un poder realizativo, pues muchas de nuestras proposiciones nos
llevan directamente a la accién, lo que significa que el lenguaje tiene efectos que
se pueden visualizar y palpar en nuestras acciones cotidianas.

Si analizamos los discursos sociales a partir de estas ideas, podriamos
afirmar que estos no se contentan con informar, describir o contemplar una
realidad social. Las palabras, como lo plantea Austin, en muchos casos entrafian
una accién, y no es exagerado decir que el lenguaje mismo tal como lo usamos
en la vida diaria nos lanza a la realizacién de algo, a modificar nuestra
conducta, o la de tomar una postura ideolégica que més tarde redundard en
acciones, ya sea individuales o de grupo. Por eso pensamos que, como también
lo vieran Althusser y Foucault, la teoria y los discursos son armas politicas de
transformacién, ya que cada propuesta implica una toma de posicién y una
manera de actuar que tiene implicaciones para ofros.

A la luz de estas observaciones, podemos afirmar que esta manera creativa y
realizativa de concebir el lenguaje conlleva una manera de entender el poder
politico y la naturaleza de la sociedad, asi como nos puede ayudar a
comprender por qué en la actualidad nuestras comunidades se han inclinado
hacia la democracia como la forma social mds idénea de organizacién.
Veamos, entonces, cémo una visiéon del lenguaje que lo concibe como creacion,
implica un cambio en la manera de conceptualizar la funcién y los efectos del
poder politico en particular y de la sociedad actual en general.

En este sentido, Foucault nos permite enfocar el problema del poder al
plantear que a semejanza de lo que ocurrié con el lenguaije en este siglo XX, el
poder ha dejado de interpretarse como la expresiéon o el resultado de algo: el
poder siempre habia hecho referencia a un medio del cual se sirven los

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 18



PLURALISMO LINGUISTICO Y DEMOCRACIA

gobernantes para edificar un orden justo y pacifico dentro de la sociedad,
aunque a la par de esta interpretacién, no debemos olvidar que hubo otros
pensadores que vieron en el poder no un medio, sino la causa misma de la
formacién social. Nos referimos a los sofistas, a Maquiavelo, a Nietzsche, etc.,
que definieron la politica como la lucha entre tendencias por conseguir el poder
mismo. Pensamos que la subversién del significante en el lenguaje vuelve a
recordarnos y a replantearnos esa vieja idea ya contenida en los discursos
sofistas: que el poder no es un medio sino un fin en si mismo. Esto es
precisamente lo que Foucault nos sugiere al plantear el problema del poder.

Para Foucault, el poder no es un medio ni de la justicia ni de la paz ni del
orden ni del progreso. El poder no sirve a nadie, sino que més bien todos
servimos al poder. Es el poder el que crea, el que produce, el que instaura un
modo de ser social; asi como el lenguaije crea formas de ver el mundo, el poder
también genera proyectos de vida y de existencia social. En Microfisica del
poder, Foucault menciona que al poder hay que concebirlo como una relacién
de fuerzas capaces de producir efectos de muy diversa indole (Foucault, 1979:
125-132).

Como indica Foucault, el poder entraiia relaciones de fuerza y capacidad de
crear efectos y resultados. Decir que el poder es una relacién de fuerzas significa
que el poder no tiene sujetos que lo posean, ni tampoco que él mismo sea un
objeto para ser poseido. El acento que le da Foucault al poder estd en las
relaciones de fuerza; en las tendencias que surgen, que crean un espacio de
lucha de confrontacién. Para que el poder exista deben existir al menos dos
fuerzas y estar ambas en clara oposicién. Ademds, el poder debe manifestarse
en hechos y acciones, producir obras, lo que permite observar la accién del
poder es la lucha de fuerzas que redunda en una relacién de dominados vy
dominantes. Por tanto, debe interpretarse que detrds del poder no hay nada ni
nadie; no hay sujetos ni sustrato ni fuente originaria. Solo advertimos que existe
el poder por la lucha que observamos entre tendencias y por el resultado que
deja ese encuentro, por las huellas de la batalla. Por lo mismo, si el poder no
tiene sujeto, tampoco puede ser considerado como objeto o cosa capaz de ser
enajenable por cualquiera. El poder es una relacién, un enfrentamiento, no una
cosa ni un objeto que esté virtualmente presente en los individuos o en las
instituciones; no sabemos nada del poder hasta que percibimos la batalla
misma.

El poder asi entendido es idéntico a una guerra donde no hay mds norma
que la de ganar o dominar al adversario. De ahi que parafraseando a
Clausewitz, Foucault diga que la politica es una guerra continuada con otros
medios (Foucault, 1979: 135). En efecto, en el plano de la politica o la lucha
por el poder, sucede lo mismo que en una guerra, pues nos enfrenfamos de
manera directa y luchamos por conseguir vencer al ofro que se nos opone. Lo
Unico que cambia son las armas del combate: cambiamos la espada y las armas
de fuego por los discursos y las palabras seductoras.

Asi pues, la guerra se mantiene viva en el mundo civil y al contrario de lo
que pensaba Hobbes y los demds iusnaturalistas, el estado de guerra no termina
con el pacto social, sino que continta bajo reglas distintas. Como dice Foucault:

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 19



RANULFO PEREZ GARCES - CARLOS HAM JUAREZ

El poder politico [...] tendria el papel de reinscribir,
perpetuamente, esta relacion de fuerza mediante una especie de
guerra silenciosa, de inscribirla en las instituciones, en las
desigualdades econémicas, en el lenguaje, en fin, en los cuerpos
de unos y otros [...] la politica serfa la corroboracién y el
mantenimiento del desequilibrio de las fuerzas que se manifiestan
en la guerra (Foucault, 1979: 136).

En este estado de guerra es irrelevante pedir un criterio a priori, moral o de
cualquier tipo, para legitimar el poder de unos sobre ofros. Las fuerzas
interactdan y crean sus propias armas tedricas en el camino, crean sus propias
justificaciones en el fragor de la lucha; sus justificaciones son pragmdticas y se
rigen por los resultados buenos o malos para ganar una contienda. Varias
posturas normativistas de la sociedad han visto en la justicia, en la paz, la
libertad o el derecho el freno o la instancia reguladora del poder y la accién
social; sin embargo, estas ideas regulativas ni limitaban los abusos del poder, ni
normaban la conducta de los individuos en la vida real. Los ideales de paz,
libertad y justicia con el tiempo tuvieron un efecto contrario al que se esperaba,
ya que, lejos de limitar el abuso del poder, consiguieron la proliferacién y
distribucién mayor en un espacio del poder mismo. Con ello se ve que los
conceptos regulativos no son contrarios ni opuestos al poder, mds bien
diseminan su accién, que so pretexto de la paz, el orden y la libertad le permiten
penetrar en la vida de todos y cada uno de los sujetos que forman la sociedad
(Foucault, 1979: 139-152).

En la interpretacién de Foucault, no ha sido el derecho, ni la justicia, ni la
libertad o cualquier otro fipo de ideal el que ha fundado y limitado el ejercicio
del poder. Es preciso emprender el camino inverso y entender que el poder
funda y gobierna esos ideales, que el discurso y las normas han nacido y se han
desarrollado por el efecto de una guerra entre tendencias (Foucault, 1979: 139-
152). Lo que notamos aqui, por lo tanto, es otra caracteristica del poder que no
debe ser olvidada: su capacidad de crear discursos, su capacidad de crear
verdad. Si el poder se visualiza por el entramado de fuerzas que vienen de
cualquier lado y estas fuerzas se mantienen en una guerra constante, entonces
hay que entender el poder como algo productivo, pues para la lucha se requiere
actividad y produccién de armas. Estas armas, sobre todo, piensa Foucault
(Foucault, 1985: 11-37), son las armas del saber que a partir del siglo XIX
empiezan a generar un conocimiento de los sujetos y del hombre general; asi, el
conocimiento se liga al poder, pues la ciencia del hombre, su moralidad
escondida, su deseo sublimado, estd al servicio del control y la mejor vigilancia
de los individuos (Foucault, 1985: 11-37).

De esta manera, el poder no se manifiesta tan solo como un ejercicio de
represién, cuya Unica tarea consistiria en someter a los mds débiles y sojuzgar
directamente al desviado social (Foucault, 1990: 175-202). En la modemidad
se ha aprendido que el poder produce, crea, realiza acciones y sobre todo
produce conocimiento y verdad. Asi como los contendientes de una guerra
producen armas, estrategias de combate, artimafas y trampas, el poder vy la
politica de una sociedad produce discursos que se envuelven en la “verdad”, en
la “justicia” o en la “libertad”, discursos todos ellos del combate, lenguaijes de la

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 20



PLURALISMO LINGUISTICO Y DEMOCRACIA

accién. Como las armas de la guerra, las armas teéricas buscan el mismo
efecto: debilitar.

Con esto Foucault nos lleva a lo que también Rorty ha intentado: desmitificar
y desenmascarar a la sociedad contemporénea. Desde esta interpretacion, la
sociedad ya no puede verse a partir de presupuestos metafisicos o fundamentos
a priori que supuestamente garanticen la armonia social. Lejos de estos
presupuestos e ideales normativistas hay que aceptar la contingencia de nuestro
ser social, lo azaroso de la existencia, nuestra incapacidad de conocer el futuro.
Foucault desmitifica el poder, pues no lo observa bajo alguna instancia
trascendental; con ello, el poder se vuelve algo mdas tangible, cotidiano, capaz
de observarse en sus efectos mds minimos y no solo por las decisiones que foma
el Estado. Nuestra visién de la sociedad cambia con esta nocién del poder, y la
democracia también adquiere un sentido diferente.

Si aceptamos las tesis de Foucault sobre el poder, tendremos que aceptar
que en la sociedad democrética sigue existiendo una guerra continuada con
armas teédricas. En este sentido estariamos de acuerdo con los iusnaturalistas en
que el andlisis de la politica comience con el llamado “estado de guerra”. Lo
que no aceptamos es la idea segin la cual ese estado es superado en la
sociedad civil. En las sociedades complejas en las que vivimos, la guerra no es
una hipdtesis, no se le puede regular por medio de leyes o estatutos, sino que la
vivimos y experimentamos a diario. La diferencia entre la democracia y otros
regimenes politicos, como la monarquia o la aristocracia, estriba en que en la
primera se extiende en el espacio de lucha, mientras que en los otros tiende a
concentrarse. Si bien es cierto que la democracia pluraliza el ejercicio del poder,
a diferencia de un sistema totalitario, también es cierto que la lucha se vuelve
una guerra cruenta de todos contra todos. La democracia llevada a un extremo
radical tiene que aceptar la validez de todas las tendencias sociales, y por ello
aceptar también que se generalice la guerra.

Hemos dicho que la democracia hay que pensarla como el espacio donde
se dirimen las luchas por el poder politico, y hemos dicho que es una guerra
total, porque esto Ultimo se debe a que, como ha afirmado Rorty, todos los
léxicos son vdlidos y no existe un criterio Unico de valorizacién. De esta manera,
si se asume que el lenguaje no es un instrumento que refleje la realidad, sino
que crea un modo de concebir la realidad y la verdad, entonces una sociedad
democrdtica, al menos como la concibe Rorty, es la que acepta que todos los
proyectos de vida son vdlidos. Pero si estamos de acuerdo con Foucault en el
sentido de que la lucha por el poder se perpetia en la sociedad civil y en los
discursos, habremos también de afirmar que los diversos léxicos y proyectos de
los que nos habla Rorty no conviven tranquilamente unos con otros, sino que
desatan una guerra por demds plural.

En esta guerra plural que es la democracia, la sociedad se entiende libre de
cualquier presupuesto metafisico y esto nos da una idea més desencarnada y
desencantada de lo que es ella; no obstante, Rorty afirma que este es el cardcter
de una sociedad netamente liberal: “Pues en su forma ideal, la del liberalismo,
serfa una cultura absolutamente ilustrada y secular. Una cultura en la que no
subsiste vestigio alguno la divinidad, ya sea en la forma de un mundo divinizado
o de un yo divinizado. En una cultura asi no queda espacio para la nocién de

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 21



RANULFO PEREZ GARCES - CARLOS HAM JUAREZ

que hay fuerzas no humanas ante las cuales habrian de responder los seres
humanos” (Rorty, 1991: 64).

Efectivamente, una sociedad sin presupuestos metafisicos, sin valores
trascendentales, sin la ley y el espiritu de Dios, no tiene mds responsabilidad que
la que crean los propios hombres en su accién y su desenvolvimiento histérico:
los valores divinizados de la “justicia”, la “libertad” y el “orden”. Rorty opone el
carécter contingente e histérico de la sociedad y los hombres que la integran, y
es este carécter contingente e histérico el que no permite plantear un criterio
Unico de valoracién para guiarnos hacia un destino especifico. Pero afirmar que
podemos existir sin presupuestos metafisicos y sin valores universales y objetivos
no significa vivir del todo sin moral y sin ideales. Rorty nos propone que no
busquemos adecuar las instituciones o las prdcticas sociales a un plan
preconcebido o a ideales a priori, sino que entendamos que las précticas
sociales estdn en constante evolucién y crecimiento, y que el Unico criterio de
valoracién serd aquel que se desprenda de los resultados Utiles o beneficiosos
para una comunidad social determinada. De esta manera, la “verdad”, “lo til”,
“lo bueno”, son conceptos que resultan de la lucha de lenguajes y no conceptos
a priori que regulen de antemano la conducta de los individuos.

Segun esta concepcién liberal, ya no podemos entender la moral como el
conjunto de reglas que obligan a los hombres a actuar de una forma
determinada, sino que ahora se debe considerar en un sentido pragmdtico,
como el conjunto de acciones, prdcticas creencias, conjeturas, opiniones (todo
esto sin pretensiones de objetividad, racionalidad o validez universal) que
mantienen la cohesién de un grupo social, porque han logrado funcionar bien
en la prdctica, pues: “Podemos mantener la nocién de «moralidad» solo en la
medida en que dejemos de concebir la moralidad como la voz de la parte divina
de nosotros mismos y, en lugar de ello, la concibamos como nuestra propia voz
como miembros de una comunidad, hablantes de un lenguaje comin” (Rorty,
1991: 78).

Puede entenderse que la obligacién moral ya no estd4 sustentada en
mandatos divinos, ni en expresiones de Dios, sino en la experiencia de un
lenguaje comdn. El lenguaje de nuestra comunidad es el que nos hace
coparticipes de obligaciones y responsabilidades, también de derechos vy
aspiraciones. De esta manera, el lenguaje entendido como creacién, asi como el
poder concebido como lucha, cambian nuestra forma de ver la comunidad en la
que vivimos; una consecuencia directa de este enfoque es no concebir la
sociedad desde presupuestos metafisicos y volverla mds mundana. Ello se refleja
en la manera laica en la se asumen los deberes y obligaciones sociales por parte
de los individuos, asi como en la forma democrdtica de la luchas sociales.

La sociedad se vuelve democrética en la medida en que se pluraliza el
lenguaie y se dispersa la lucha por el poder. Efectivamente, con ello se logra un
efecto de liberacién, pues nos independizamos del peso de Dios, de cierta
moral autoritaria que nos indicaba un solo camino a seguir y ya no estamos
dispuestos a aceptar un cédigo especifico, sino que proyectamos nuestra manera
de ser, aquella con la que nos identificamos y que nos parece mds adecuada
para comunicarnos con los demdés. Pero esa libertad tan radical a la que
podemos llegar, nos hace movernos en un camino incierto e imprevisible:

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 22



PLURALISMO LINGUISTICO Y DEMOCRACIA

posibilita la creacién de nuevos proyectos de vida pero también puede resultar
en la disolucién de todo lazo social y la diseminacién de los sujetos.

Conclusién

Dentro del contexto de la filosofia contempordnea se enfatiza la critica a la
razén omniabarcante e impositiva que deja de lado el sentido de la diferencia y
de la ofredad. En la vision de Lévinas, hemos de pasar de una egologia
occidental al reconocimiento del Otro en un sentido radical, en tanto que este
Ultimo es irreductible a los cdnones de la filosofia tradicional, por lo que se
precisa un didlogo intersubjetivo y diferenciante en vez de un mondlogo
solipsista. Para el émbito de la politica es de suma importancia entender que el
juego de la democracia se dinamiza sobre este sentido abierto del lenguaie y el
reconocimiento de las diferencias entre los interlocutores.

Al igual que Lévinas, Rorty y Foucault, aunque cada uno a su manera,
reconocen el sentido de la diferencia y lo otredad en esta sociedad
contempordnea. Y de esta forma, conciben la sociedad como un conjunto de
mltiples léxicos, en donde cada lenguaje ofrece una manera de actuar vy vivir;
una manera de ejercer el poder. En la competencia entre los diferentes
lenguaies, es dificil privilegiar unos sobre otros, desde el momento en que la
verdad se vuelve relativa, contextual e histérica, es decir, contingente. Y lo mismo
que el lenguaie, el poder se muestra creativo y seductor, pero no olvida que es
lucha y es guerra, pues aun en los confratos, normas y leyes, manifiesta una
violencia que sujeta a ciertos individuos, que excluye a los desviados sociales,
que readapta los deseos peligrosos. Por eso la democracia es elegida como
campo de accién para el lenguaije y el poder de este tipo. Por eso la obligacién
moral se ve més liberada, pero por lo mismo ya sin sentido o teniendo més bien
como Unico sentido el criterio mismo que establece el sujeto en su vida privada.
La nuestra es una sociedad plural, pero no por ello mejor que las anteriores; no
es tampoco la culminacién y la meta de los ideales democréticos, pues también
podria decirse —y con suficientes razones— que es el término y el deterioro de la
sociedad misma. El lenguaije y el poder nos determinan a vivir socialmente y no
los valores que tradicionalmente concebimos como absolutos y que pensdbamos
eran la sustancia del ser social: ni la justicia ni la libertad ni el derecho ni el
amor a la patria o a los demds, justifican la unién y la cohesién de grupo. Cada
vez aprendemos mds que la sociedad marcha sin un sentido preestablecido y sin
alguna meta segura hacia donde llegar. Si una comunidad se caracteriza por
mantener creencias, opiniones y sentidos similares de lo que son las cosas:
¢tendremos derecho a llamar sociedad a aquella que pluraliza esos sentidos
creencias y opiniones? , ¢No acudimos mds bien a una disolucién social? O,
quizd mejor, 2no seré mds adecuado decir que se estd gestando un nuevo
sentido de sociedad sin ideales trascendentes y caracterizada por la necesidad
del diario vivir lleno de contingencia y azar?

Un hecho contundente se patentiza dia a dia en la vida cotidiana: no hemos
aprendido a vivir en la pluralidad y a aceptar los proyectos de vida de otros
individuos, la democracia estd lejos de ser la convivencia pacifica dentro de la
diferencia. La democracia, como espacio de lucha més generalizado, no

WWW.pensamiento p()htico‘u d p‘d 23



RANULFO PEREZ GARCES - CARLOS HAM JUAREZ

conduce siempre a la solucién de los problemas, sino que puede acentuarlos,
por la cantidad de fuerzas que deja intervenir. Solo en la medida en que exista
un didlogo que se atreva a reconocer realmente al Otro en su diferencia
irreductible, como sugiere Lévinas, estd la posibilidad de una socialidad que

dentro del riesgo de las diferencias de sus mdltiples lenguajes aprenda
comunicarse mejor.

De cualquier forma, llegamos al inicio de una etapa social que se mueve en
la incertidumbre y que estd lejos de hallar solucién. Rorty da lugar para pensar

en el nuevo espacio social, pero sin herofsmos y sin actitudes mesiénicas

a

ni

salvadoras; se trata del espacio para la reflexion desencantada de la sociedad.

Bibliografia

Aristételes. (1948). El arte poética. Buenos Aires: s/e..
Austin, John L. (1991). Cémo hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidds.

Davidson, Donald. (1986). De la verdad y la interpretacién. Barcelona: Gedisa.

Derrida, Jacques. (1978). De la gramatologia. México: Siglo XXI.
(1988) Mdrgenes de la filosofia. Madrid: Cétedra.
Ducrot, Oswald. (1975). El estructuralismo. Buenos Aires: Losada.

Foucault, Michael. (1990). La vida de los hombres infames. Espafia: La piqueta.

~ (1979) Microfisica del poder. Espafia: La piqueta.

_(1985) Vigilar y castigar. México: Siglo XXI.

Giraud, Pierre. (1986). La semiologia. México: Siglo XXI.

Lévinas, Emmanuel. (1977). Totalidad e infinito. Salamanca: Sigueme.

Rorty, Richard. (1991). Contingencia, ironia y solidaridad. Barcelona: Paidés.

WWW.pensamiento p()htico‘ud p‘d

24



