REVISTA
PENSAMIENTO
POLITICO

2MAS ALLA DEL FIN DEL HOMBRE Y DE LA HISTORIA EN KOJEVE?2*
Kojéve: Beyond the end of man and of history2

Francisca Gémez Germain**

Resumen

Es conocida la tesis de Alexandre Kojéve sobre el fin de la historia, junto con
su lectura de la lucha por el deseo de reconocimiento que desencadena la
dialéctica —ya célebre— del amo y del esclavo. Como es sabido, estos temas
los concibe a partir de su particular interpretacién de la Fenomenologia del
espiritu. En efecto, él es quien afirma que su intencién no es proponer “un
comentario de la fenomenologia, sino una interpretacién” por lo que sélo
quiere servirse de los “textos hegelianos” y abandonar lo que le parece “un
error”. Nos proponemos exponer aqui lo que estimamos es el elemento cen-
tral de su fesis sobre el fin de la historia: el tiempo. Este elemento, que a
nuestro parecer articula todos los demds, es interpretado por Kojéve de una
manera que resulta extrafia a la obra de Hegel. Consiste en una identifica-
cion del tiempo con el hombre, hasta el punto que ve en el deseo humano lo
que prueba la primacia del porvenir. De ahi que lo que posibilite la apertura
de la humanidad y de la historia sea lo mismo que provoque su fin. Sin em-
bargo, nos preguntamos si Kojéve no deja entrever acaso —en contra de su
propia tesis— un mds allé del cierre de su concepcién antropolégica.
Palabras clave: deseo, fin, Hegel, hombre, saber absoluto, tiempo.

Abstract

It is well known Alexandre Kojéve's thesis about the end of history among his
lecture of the struggle for the desire of recognition that unleashes the already
famous dialect of the master and slave. As it is known, he conceives these
subjects according to his very particular interpretation of the Phenomenology
of Spirit. In fact, it is himself who states that his intention is not to propose “a
commentary of the phenomenology, but an interpretation”, and that is why he
would just go to the “Hegelian texts”, and abandon what it seems for him a
“mistake”. Here we'll present what we believe is the main feature of his thesis
about the end of history: time. This element, which we believe articulates all
the rest, is interpreted by Kojéve on a way that seems foreign to Hegel’s work.
It lies in identifying time and man, up to the point where he hints in human
desire the proof of future’s primacy. For that reason, what makes possible the
opening of humanity and history is the same as that which causes it’s ending.
Nevertheless, we wonder if Kojéve wished us perhaps to glimpse —against his
own thesis— something beyond the closure of his anthropological conception.
Keywords: desire, end, Hegel, man, absolute knowledge, time.

* Este articulo forma parte de mi trabajo de tesis de Master titulada: “La négativité «sans emploi»: Georges
Bataille lecteur de Hegel et de Kojéve”, dirigida por el profesor Christophe Bouton en la Université Michel de
Montaigne Bordeaux 3 (Francia), el afio 2013.

** Licenciada en Filosofia en la Universidad Alberto Hurtado. Méster en Filosofia en la Université Michel de
Montaigne Bordeaux 3 (Francia). Ha sido profesora en la Universidad Adolfo Ibdfez. Actualmente es profe-
sora ayudante en dicha casa de estudios y en la Universidad Alberto Hurtado.

45



La dialéctica del amo y del esclavo tal como es concebida por Alexandre Kojéve, sélo
adquiere su entera dimensién una vez que se comprende su tesis sobre el fin de la his-
toria. Nosotros veremos que su visién del hombre esté estrechamente vinculada a la de
la historia y del tiempo, toda vez que éste es entendido como “humano” e “histérico”.
Kojéve afirma que: “sélo hay Tiempo en la medida en que hay Historia, es decir existencia
humana” (Kojeve 1947, 366).!

Procederemos a explicar primero cébmo Hegel concibe el tiempo, para enseguida ex-
plicar cémo Kojéve lo interpreta. Nos basaremos en los cursos que el filésofo ruso dedica
al filésofo alemdn en la Escuela de Altos Estudios de Paris entre los afios 1933 y 1939,
los que fueron publicados en 1947 bajo el titulo Introduction & la lecture de Hegel. Luego
intentaremos volver patente que, para este autor, es el deseo humano lo que estructura la
temporalidad, es decir, lo que hace circular la historia. Puesto que es la insatisfaccién del
humano lo que la pone en marcha —a través de la lucha por el deseo de reconocimien-
to—, es la satisfaccién lo que implica su término. El deseo entendido como negatividad y
accién predispone la antropolégica a su fin. El punto parece residir en cémo interpretar
este fin.

|. El tiempo en el saber absoluto y la cuestién del cierre del sistema hegeliano

La tesis de Alexandre Kojéve sobre el fin de la historia es elaborada a partir de su interpre-
tacién del Gltimo capitulo de la Fenomenologia del espiritu, “El saber absoluto”. Kojéve
concluye que en y por el saber absoluto se efectéa la auto-disolucién dialéctica del tiem-
po. Al llegar la historia a su término, nos encontramos en una post-historia, una suerte de
presente perpetuo donde nada histérico se produce. Para comprender esta tesis kojeviana
se hace necesario retomar lo que Hegel mismo sefala en ese capitulo.

El saber absoluto es el Gltimo estadio del proceso fenomenolégico, el estadio donde
“el espiritu conserva y supera todas sus figuras anteriores” (Bouton 2000, 273), y esto
gracias al hecho que el espiritu llega finalmente a aprehender su propio concepto [Be-
griff], es decir llega a saber como idéntico lo que se mostraba —a lo largo de todo su des-
pliegue fenomenal— como separado y distinto. De una parte, la Bewusstsein (la concien-
cia objetiva, que es un saber del objeto o del ser) y, de otfra parte, la Selbstbewusstsein (la
autoconciencia, que es el saber de si). El saber absoluto tiene por tanto un rol conclusivo:
todo el proceso de exteriorizacion del espiritu (el movimiento de diferenciacion mediante
el cual el espiritu sale de si para concretizarse en la realidad efectiva) y de interiorizacién
(el movimiento de retorno sobre si) se sabe ahora como un mismo y Unico proceso. El
concepto es asi la unidad, la reconciliacién total y final de lo subjetivo y de lo objetivo,
de lo universal y de lo particular, del pensamiento y del ser. La separacién propia a la
representacién [Vorstellung] es superada y la conciencia del espiritu accede al concepto.

Ahora bien, esta unidad total y reconciliada que es el concepto comporta una ani-
quilacién del tiempo. Sin embargo, esta aniquilaciéon corresponde sélo a la “de cierto
tiempo” (Malabou 2013, 236): el tiempo tal y como es bajo la forma de la representa-
ciéon. En las Gltimas pdginas de la Fenomenologia del espiritu podemos leer lo siguiente:

! Salvo los casos que indicamos expresamente, somos nosotros los que traducimos los pasajes de las obras
citadas. Hay versién en castellano en Kojéve, Alexandre, 2007. La concepcidn de la antropologia y del atefs-
mo en Hegel. Buenos Aires: Leviatan.

46



El tiempo es el concepto mismo que es alli y que, como intuicién vacia, se
hace representacion para la conciencia; es por esto que el espiritu aparece
necesariamente en el tiempo, y aparece en el tiempo mientras no capta
su concepto puro, es decir mientras no ha aniquilado el tiempo. (Hegel
2006b, 655)?

Hegel nos dice que una vez que el espiritu capta o aprehende su propio concepto, éste
abole o aniquila [tilgt] el tiempo. El verbo utilizado es precisamente tilgen. Pero Hegel ha-
bla aqui de la aniquilacién del tiempo tal como es para la representacién: una intuicién
vacia y abstracta que sélo ve en el tiempo un movimiento de negatividad y de destruccién
infinitas. Por consiguiente, el tiempo abolido por el concepto es “‘el tiempo sin término ni
reposo’ de la naturaleza, la repeticién indefinida de los ahora sucesivos” (Bouton 2000,
276). De ahi que esta abolicién del tiempo haya que comprenderla como superacién en
el sentido de la Authebung, es decir, como supresién, conservacion y elevacién. En efecto,
mds adelante Hegel continta la frase diciendo que una vez que el “concepto se apre-
hende, se penetra y se da alcance a si mismo [...] suprime y supera [hebt auf] su forma
temporal” bajo la cual él habia aparecido (Hegel 2006a, 904). Es asi entonces “intuicién
concebida y concipiente” (Hegel 1966, 468). En palabras de Christophe Bouton, lo que
Hegel busca es “ir més allé de la simple representacién del tiempo”: “Abolir el tiempo co-
rresponde entonces a suprimir el tiempo como negatividad vacia y puramente abstracta,
a superar la abstraccién misma del tiempo” (Bouton 2000, 276).

Se pasa asi a una forma superior y se piensa el tiempo “en su esencia, como la nega-
tividad inherente al movimiento del concepto” (Bouton 2000, 276). En efecto, el tiempo es
para Hegel la condicién de la manifestacion del espiritu porque “el espiritu es por esencia
el acto de diferenciarse” (Bouton 2000, 275), de auto-escindirse. El tiempo “traduce la
necesidad de su manifestacién”, la necesidad que tiene el espiritu “de realizar y de revelar

[offenbaren] lo que él sélo es en primer lugar interiormente” (Bouton 2000, 275).

En el saber absoluto, el espiritu “puede al fin conocerse tal cual es” porque él lleva a
su conciencia “lo que él es y el saber de lo que él es” (Bouton 2000, 273). Dicho de otro
modo, la totalidad de sus diversas manifestaciones histéricas, toda su historia pasada es
recapitulada, reintegrada e interiorizada por el espiritu, gracias a su trabajo de rememora-
cién |Erinnerung]. En el saber absoluto, el espiritu ya no se encuentra en “la historia acon-
teciente y contingente” (Bouton 2000, 277), marcada por el tiempo de la representacién,
el tiempo comprendido como la simple sucesién de “ahoras” presentes que se aniquilan
continuamente. En Hegel, ese tiempo natural es superado para elevarse a la forma superior
de temporalidad que es la historia concebida, la que conserva su historia pasada a través

de la rememoracién y la actualiza asi en el presente. Tal como nos lo indica Bouton:

La Authebung del tiempo no es por tanto en ningln caso la supresién defi-
nitiva del tiempo en la eternidad, o incluso el fin de la historia, tal como A.
Kojéve lo ha interpretado erréneamente, ella es al contrario su cumplimien-
to en la historia, considerada como la captacién conceptual del pasado
(Bouton 2000, 277).

2 La traduccién es nuestra. Utilizamos a lo largo de todo este articulo distintas versiones de la Fenomenolo-
gla del espiritu de acuerdo al énfasis que queremos dar en cada lugar.

47



Lejos de interpretar que el concepto, en el saber absoluto hegeliano, detiene el tiempo
(lo que implica la entrada en una suerte de presente perpetuo donde la posibilidad del
porvenir queda cerrada —esta es la interpretacion de Kojéve y la de su maestro Koyré), es
necesario comprender que la superacién del tiempo en el concepto significa, al contra-
rio —como lo dice Bouton— una doble apertura: hacia su pasado y hacia su porvenir. Es
la posibilidad de la historia lo que resulta de ello. Catherine Malabou situdndose en la
misma perspectiva sefiala: “El momento del saber absoluto no hace mds que cumplir la
supresién dialéctica de cierfo tiempo. Desde entonces, el saber absoluto no es la clausura
de todo horizonte, sino mds bien el anuncio de una nueva temporalidad [...]” (Malabou
2013, 236).

Ahora bien, al parecer dos elementos se sitGan al origen de la interpretacién koje-
viana de la temporalidad en Hegel. De un lado, no parece estimar que se trata para éste
Oltimo —en el saber absoluto— de abolir la abstraccién del tiempo de la representacion
para asi superarlo y pensarlo como movimiento del concepto. Kojéve considera la supe-
racién [Aufhebung]| del tiempo mas bien como aniquilacién [Tilgung] del tiempo. De otro
lado, Kojéve piensa que hay en Hegel una primacia del porvenir sobre el presente y el
pasado. El sigue en esto los andlisis efectuados por su maestro Koyré y repite el gesto de
éste: identifica una supuesta contradiccién® en la temporalidad hegeliana. Koyré habia
sefialado, en el articulo “Hegel & 1éna” (1934), el cardcter irreconciliable en la obra de
Hegel entre su filosofia de la historia (en la que el devenir histérico se abre) y el “sistema”
(en el que tiene lugar la supresién final de la oposicién: la reconciliacién entre la concien-
cia y la autoconciencia). Koyré concluye su articulo diciendo esto:

[E]l cardcter dialéctico del tiempo vuelve posible la filosofia de la historia;
pero al mismo tiempo el carécter temporal de la dialéctica la vuelve impo-
sible. [...] La filosofia de la historia —y por lo mismo la filosofia hegeliana,

el “sistema”— sélo serian posibles si la historia estd terminada; sélo si no

hay mds porvenir; sélo si el iempo puede detenerse (Koyré 1971, 189).

Malabou nos explica que, para Koyré, la “contradiccién inherente al hegelianismo proviene
de dos significaciones irreconciliables de la negatividad” (Malabou 2014, 165). Dos sig-
nificaciones que, por lo demdés, parecen provenir de fuentes hegelianas distintas. Nos dice
que una de esas significaciones aparece en las lecciones de Hegel en la época de Jena,
en donde la negatividad es comprendida por Koyré como “[lJa inquietud aniquiladora de
lo infinito” (Malabou 2014, 161) y asi como un “movimiento de denegacién del presente”
(Malabou 2014, 162). El tiempo aparece como “principio de creacién, de lo nuevo” (Ma-
labou 2014, 163), lo que para Koyré muestra la primacia del porvenir sobre el presente y
el pasado. La otra significacién de la negatividad aparece sobre todo en el Gltimo capitulo
de la Fenomenologia del espiritu, “El saber absoluto”. Aqui “la negatividad tiene un sentido
estrictamente |6gico, y el proceso dialéctico en su conjunto presupone la intemporalidad

3 Esta contradiccién que ve Koyré en Hegel es propia de la época. Como nos explica Malabou: “La eluci-
dacién de dicha pretendida contradicciéon que, en su naturaleza, no seria dialéctica, ya que ella queda sin
solucién, es un gesto corriente en numerosos intérpretes de Hegel en la primera mitad del siglo XX. Por el
contrario, los trabajos de una nueva generacién de comentaristas franceses —Bernard Bourgeois, Pierre-Jean
Labarriére, Gérard Lebrun, Denise Souche-Dagues— han exhibido la unidad viviente del ‘devenir histérico’
y de la ‘verdad légica’ en la filosofia de Hegel” (Malabou 2013, 26-27).

48



n”

del concepto” (Malabou 2014, 165)*. A partir de lo cual Koyré concluye que el movimiento
dialéctico (que hace posible la filosofia de la historia) prefigura su auto-supresién final en el
saber absoluto, lo que implica “la muerte” del tiempo y de la historia.

Finalmente, Andrea Bellantone hace ver que aunque “Koyré estd a la base de la
interpretacion kojeviana de Hegel”, “Kojéve supera a Koyré e intenta resolver esta aporia
final entre la apertura al futuro y el cierre del sistema (y de la historia)” (Bellantone 2011,
229). Lo que nos interesa a nosotros aqui es ver cémo Kojéve concilia la primacia del
porvenir con su cierre. Con vistas a esto, abordaremos el estudio del tiempo realizado
por Kojéve en su Introduction & la lecture de Hegel (1947). Este estudio nos conduciré a
su concepcién del hombre.

Il. En y més allé del cierre de la historia

En la octava conferencia titulada “Nota sobre la eternidad, el tiempo y el concepto”s,
Kojéve comienza por explicar la célebre férmula que citamos mds arriba. Nos referimos
a la férmula que aparece en el Gltimo capitulo de la Fenomenologia del espiritu, en la
gue Hegel sefiala que “[e]l tiempo es el concepto mismo que es alli” (Hegel 2006a, 655).
Kojéve traduce esta frase asi: “el Tiempo, es el Concepto mismo existiendo empiricamen-
te” (Kojeve 1947, 365). Ademds, sefala que la identificacion del tiempo con el concepto
“marca un hito extremadamente importante en la historia de la filosofia”, pues Hegel
introduce de ese modo una “reforma” al dar cuenta “del hecho de la Historia” (Kojéve
1947, 365). Segun Kojéve, el tiempo que Hegel identifica con el concepto no es otro que
el tiempo histérico, humano. Dice asi:

En la Fenomenologia del espiritu, Hegel es muy radical. En efecto, alli él
dice [...] que la Naturaleza es el Espacio, mientras que el Tiempo es la
Historia. Dicho de otro modo: no hay Tiempo natural, césmico; sélo hay
Tiempo en la medida en que hay Historia, es decir existencia humana, es
decir existencia hablante. El hombre que en el curso de la Historia revela
el Ser por su Discurso es el ‘Concepto existiendo-empiricamente’ [...], y el
Tiempo no es otra cosa que ese Concepto. Sin el Hombre, la Naturaleza
seria Espacio, y Espacio solamente. El Hombre sélo estd en el Tiempo, y el
Tiempo no existe fuera del Hombre; el Hombre es por ende el Tiempo, vy el
Tiempo es el Hombre. (Kojéve 1947, 366)¢

Aqui Kojéve no hace sino concebir el espiritu sin la naturaleza. De hecho, afilos mds tarde,
en una carta dirigida a Tradn-Ddc-Thdo en 1948, Kojéve afirma que entre uno y otfro hay
un “corte”: “Naturaleza primero, Espiritu u Hombre después” (Jarczyk y Labarriere 1996,
66). A nuestro parecer, Kojéve reduce el tiempo natural abstracto al puro espacio y es por

4 Traduccién parcialmente modificada.

5 Corresponde a la Gltima conferencia sobre este tema. Esto, en el Curso de 1938-1939 que aparece en
Introduction & la lecture de Hegel.

¢ Un poco mds abajo Kojéve agrega: “en sus ofros escritos, Hegel es menos radical. Allf [...] identifica el
Tiempo césmico con el Tiempo histérico. Pero poco importa por el momento. Si Hegel identifica los dos
Tiempos, si él sélo admite un solo Tiempo, nosotros podemos aplicar al Tiempo histérico (el que sélo nos
interesa aqui) todo lo que él dice del Tiempo en general” (Kojéve 1947, 366-367). Ahora bien, para Kojéve,
esta identificacién es un “error de base”, puesto que esos dos tiempos tienen una estructura distinta. (Kojéve
1947, 366, nota 2 y 3).

49



esto que concibe una separacién radical entre el tiempo (historia) y el espacio (naturale-
za). Para llegar a comprender por qué Kojéve efectéa esta reduccién, la que no se puede
atribuir a Hegel, explicaremos brevemente cémo Hegel concibe la temporalidad en la
época de Jena, época en la que éste comienza su carrera académica (desde 1801 hasta
1807). Seguiremos de cerca el articulo de Christophe Bouton “La conception hégélienne
du temps & 1éna” (1996). Si procedemos de este modo es debido a que Kojéve analiza
la concepcién del tiempo de la Fenomenologia del espiritu (1807) a partir del articulo de
Koyré “Hegel & 1éna”. De hecho, en la octava conferencia Kojéve sefala que es “decisi-
vo” el escrito de Koyré, e incluso que “es la fuente y la base” (Kojéve 1947, 367) de su
interpretacion de la Fenomenologia del espiritu. A esto él agrega que se contentard “aqui
de reproducir en algunas palabras los principales resultados implicados en el andlisis del

Sr. Koyré” (Kojeve 1947, 367).
La superacién del tiempo abstracto en el tiempo concreto

Bouton nos explica que en la leccién de 1804-1805, “el tiempo es de entrada definido
doblemente como ‘lo infinito’ y ‘lo negativo’”: “Negatividad e infinito nombran la esencia
del tiempo” (Bouton 1996, 22-23)7. Hegel concibe dos tipos de infinitud: la mala infinitud
y la verdadera infinitud. Esos dos tipos de infinitud se distinguen, ya que se vinculan a dos
tipos de negatividad que dan lugar a dos modos de ser de la temporalidad: el tiempo
abstracto y el tiempo concreto. La verdadera infinitud se caracteriza por la negatividad
propia de la dialéctica que “implica a la vez el acto de negar [negieren] y el de conservar
[aufbewahren], la negacién y la conservacién, en consecuencia la elevacién a una nueva
determinacién” (Bouton 1996, 31). La mala infinitud se caracteriza por una negatividad
que es Unicamente destructora. Es abstracta precisamente porque no es capaz de con-
servar lo que aniquila. Por esto la mala infinitud da lugar a la pura y simple repeticién de
un tiempo siempre igual a si mismo: ella es “la repeticién indefinida e idéntica del mismo
momento inicial” (Bouton 1996, 35), del tiempo que corresponde al ahora. Asi pues, la
negacién del ahora producida por la llegada de un nuevo ahora no es capaz de afirmar
ninguna permanencia, ya que el pasado jamds es conservado por el ahora que se ve
continuamente anulado y asi reproducido. Ese tiempo abstracto claramente correspon-
de al tiempo natural porque no ocurre ninguna novedad, ningin progreso ni regresion.
La naturaleza no es mds que la repeticién sin reposo del ciclo que va del nacimiento a
la destruccién y de ésta a aquella. Tal como lo dice Bouton: “El modo de ser de la na-
turaleza consiste por ende precisamente en una impotencia de ser y de resistir a la ley
dominante del desaparecer, decretada, como lo podemos ya adivinar, por la negatividad
misma del tiempo” (Bouton 1996, 21).

La naturaleza corresponde al tiempo del desaparecer en el que el espiritu no en-
cuentra ni su presencia ni su permanencia. En tanto que “el tiempo puede comprenderse

7 Bouton continta la frase asi: “El tiempo no es ciertamente una forma de negativo entre otras, sino mds
bien lo negativo, desplegado en la naturaleza y fuente de un inagotable acto de negar [Negieren]. La nega-
tividad caracteriza implicitamente el aspecto destructor del tiempo, que expondrd la Enciclopedia, mientras
que la infinitud de la que lo negativo no es mds que un momento, deja abierta la posibilidad de una deter-
minacién del tiempo, susceptible de concordar con el espiritu” (Bouton 1996, 23).

50



como la primera forma de exteriorizacién del espiritu en la naturaleza” (Bouton 1996, 22;
las cursivas son nuestras), ese tiempo aparece como tiempo abstracto. Es por esto que el
espiritu busca superar esta primera forma de temporalidad en el tiempo concreto en el
que el espiritu logra ya estar presente a si. Pero lo que aqui es necesario comprender es
esto: “[E]l tiempo real no es el solo tiempo, el verdadero y Unico, sino que es inseparable
del tiempo abstracto. Lejos de ser extrafio a la repeticién del ahora, el tiempo real, como
recuperacién del ahora superado, es asi la superacién concreta del tiempo abstracto”
(Bouton 1996, 42).

El tiempo real y concreto es pues la Authebung (la conservacién de la negacién en la
elevaciéon) del tiempo abstracto y natural; aquel no es la pura y simple abolicién de éste.
Como Bouton lo sefala, no se puede pensar, tal como lo hace Koyré en su articulo, que
el tiempo abstracto es sélo un “error” que Hegel luego rectifica (Bouton 1996, 41). Es
necesario no perder de vista que el momento de la abstraccién es el “primer” momento,
aunque “equivoco”, en el que el espiritu se exterioriza. Pero precisamente porque la natu-
raleza permanece en la abstraccién del primer momento —aquel del en-si [das Ansich]— y
“es ante todo el espiritu en su ser-otro”, la naturaleza no puede “volver posible en ella el
despliegue de la verdadera infinitud, y luego del tiempo real” (Bouton 1996, 42). Es ex-
clusivamente el espiritu —y no la naturaleza— el que permite el despliegue del verdadero
tiempo. Bouton dice entonces: “En la medida en que el tiempo real no es la repeticién ol-
vidadiza del pasado sino conservacién y recuperacién dialéctica de éste, abre en cambio
precisamente la posibilidad de la historia” (Bouton 1996, 43). Y un poco después: “Pues
bien, no es en definitiva la naturaleza sino el solo espiritu el que puede volver posible el
despliegue del tiempo real histérico, y asegurar el pasaje del tiempo natural abstracto
hacia la historia” (Bouton 1996, 43-44).

Koyré ha comprendido ciertamente que la capacidad de desplegar el tiempo con-
creto e histérico Unicamente puede corresponder al espiritu. La dificultad reside en el
hecho que pensé que ese tiempo es el Unico tiempo. Koyré no comprendié o puede que
no haya aceptado que el tiempo natural existe igualmente, que éste no es un “error de
andlisis” del curso de 1804-1805, puesto que el primer momento forma parte del tiempo
concreto —aunque de manera superada—. Nos parece entonces que es a partir de esta
interpretaciéon de Koyré que Kojéve decide ir ain mas alld para afirmar de una manera
taxativa que en la Fenomenologia del espiritu la naturaleza corresponde sélo al espacio
y no asi al tiempo.

Asi pues, no sélo la interpretacion de la dialéctica del tiempo de la lecciéon de Jena se
ve alterada en Koyré. Lo mismo ocurre con su lectura de la estructura del tiempo histérico,
pues segun él es el porvenir lo que prima. Y ciertamente “la verdad del tiempo” hegeliano
es el pasado (Bouton 1996, 45), entendido como “negacién de la negacién del ahora”
(Bouton 1996, 24). En la verdadera infinitud, el presente es negado por el porvenir, pero
en tanto éste Gltimo produce su propia auto-negacién produce a su vez el pasado. “El
pasado es en efecto ante todo la tercera dimensién del tiempo, su tercer momento, la
auto-negacién del porvenir. Pero como tal, él es el presente comprendido como unidad
dialéctica del ahora y del porvenir” (Bouton 1996, 26). De ahi que Christophe Bouton
concluya que:

51



Es dificil decir aqui con Koyré que “la ‘dimensiéon’ prevaleciente del tiem-
po es el porvenir”. Segun Hegel, el sentido original de la temporalidad es
el pasado, comprendido no cierftamente como un momento aislado del
tiempo, sino resueltamente como la totalidad de las tres dimensiones del
tiempo, es decir el presente concreto [Gegenwart]. Este presente concreto
no es ofra cosa que la historia comprendida en su posibilidad. Y el primado
del presente significa esto: en el proceso del tiempo real, la apertura hacia
el porvenir sélo es posible por la recuperacién del pasado en el presente,
de modo que la tensién hacia el porvenir es igualmente un retorno hacia un
pasado vuelto presente (Bouton 1996, 45).

Queda claro entonces que si se trata en la temporalidad hegeliana del primado del pre-
sente, éste no remite a un cierre de todo horizonte, sino mdés bien a una doble apertura:
hacia el pasado y hacia el porvenir. Es a través de la recuperacion del pasado en el pre-
sente que la apertura hacia el porvenir es posible.

Pues bien, al igual que Koyré, Kojéve afirma que el porvenir es la verdad del tiempo
hegeliano. Segun este Gltimo, el porvenir “determina el Presente, pasando por el Pasado”
(Kojeve 1947, 372). El esquema temporal resultante es por consiguiente diferente del
de Hegel. En Kojéve es asi: “Porvenir — Pasado — Presente (—Porvenir)” (Kojéve 1947,
367). Para este autor, la accién que se realiza en el presente sélo se explica porque es
motivada a partir de un proyecto, de una idea que nos hacemos del porvenir. Y, por otra
parte, el presente organizado en funcién del porvenir es también mediado por el pasado.
Ello porque la posibilidad real de efectuar la accién depende de elementos ya adquiridos.
“Es ese pasado lo que distingue el ‘proyecto’ de un simple ‘suefio’ o de una ‘utopia’
(Kojeve 1947, 369, nota 1).

Deseo y porvenir: la historia segin Kojéve

Kojéve justifica esta “estructura especifica” (Kojeve 1947, 367) del tiempo humano por
el deseo [Begierde]. Lo que éste revela es la primacia del porvenir, pues es el deseo hu-
mano® lo que pone en marcha una accién en vista de un proyecto. Y es este deseo lo
que manifiesta la fuerza de la negatividad, ya que la accién que él suscita es en primer
término una accién que aniquila lo dado. Kojéve sefala a este respecto lo siguiente:

[Plara realizarse, el Deseo debe relacionarse con una realidad; pero no
puede relacionarse de una manera positiva. Por ende debe relacionarse
negativamente. El Deseo es entonces necesariamente Deseo de negar lo

dado real o presente. Y la realidad del Deseo proviene de la negacién de
la realidad dada (Kojéve 1947, 368).

Kojéve caracteriza el Yo del deseo como un vacio que se satisface Unicamente a través de

la accién negadora, “destruyendo, transformando y ‘asimilando’ el no-Yo deseado” (Ko-

ieve 1947, 12). Seguin él, esta fuerza de la negatividad propia del deseo humano procede

del porvenir, ya que es a partir de “lo que todavia no es” que el deseo aniquila lo dado
Y

8 Como se verd enseguida este deseo no es animal sino que humano porque es un deseo que se encuen-
tra “’mediatizado’ por el deseo de otro” hombre (Kojgve 1947, 13). El deseo animal al contrario se dirige
inmediatamente sobre un objeto dado.

52



(Kojeve 1947, 368). El deseo es asi fundamentalmente definido como porvenir, como
“presencia de una ausencia”, o incluso como “presencia de un porvenir en el presente”
(Kojeve 1947, 367). Es desde luego la dimensién histérica a lo que Kojéve apunta con
esta definicién del deseo. Dice as:

[E]l hombre crea y destruye esencialmente en funcién de la idea que él se
hace del Porvenir. Y la idea del Porvenir aparece en el presente real bajo la
forma de un Deseo dirigido a otro Deseo, es decir, a un Deseo de Recono-
cimiento social. Ahora bien, la Accién que nace de ese Deseo engendra la

Historia. Por ende sélo hay Tiempo alli donde hay Historia (Kojéve 1947,
371).

Si el humano es humano es porque él es un ser que se alimenta de deseos; es “Deseo en
su ser mismo, creado en y por la satisfaccién de su Deseo” (Kojeve 1947, 12). Dada la
pluralidad de deseos se produce un inevitable antagonismo entre los diferentes agentes,
antagonismo que desencadena una lucha a muerte por el reconocimiento. Como es bien
sabido, esta lucha se resuelve en un reconocimiento unilateral, en la dominacién de un
individuo sobre otfro. No se trata sino de la relacién entre el amo y el esclavo, relacién
dialéctica que constituye para Kojéve el “principio motor del proceso histérico” (Kojéve
1947, 172), en tanto es la accién negadora la que engendra la historia (Kojeve 1947,
371). Fsta comienza por la divisiéon entre servidores y amos, por ende, el curso histérico
no es mds que el despliegue dialéctico de esta oposicién. No obstante, sélo el esclavo
es el que efectta la verdadera accién negadora; por el hecho de trabajar para otro, el
esclavo difiere su deseo inmediato: dejandolo sin satisfacer, negdndolo. El esclavo es
por ello aquél que efectta una doble negacién: la de la naturaleza y la de si mismo. El
trabajo concebido en tanto Bildung (formacién, educacién, cultura) es comprendido a
partir de esta visién del hombre como ser activo y negador. Asi, en el despliegue de la
oposicién dialéctica entre esclavos y amos, sélo corresponde a los primeros llevar a cabo
la verdadera accién histérica. Es por medio del trabajo y de las luchas sucesivas por el
reconocimiento que ella se desenvuelve.

Entendido el hombre como deseo es que la historia comienza. Sin embargo, es por
lo mismo que la historia alcanza su fin. La detencién de la historia es para Kojéve su con-
dicién de posibilidad. Es a partir de esta caracterizacién del porvenir como deseo, como
negatividad, que este piensa haber resuelto la aporia temporal vislumbrada por Koyré
entre la apertura al futuro propia a la filosofia de la historia y el cierre final del sistema.
Como lo explica Catherine Malabou: “la fuerza y la originalidad del andlisis de Kojéve
consiste, a partir de esta definicién del tiempo, en interpretar el porvenir como energia de
lo negativo. Esta comprensién del porvenir como negatividad permite vincular el tiempo
histérico y la procesualidad légica, existencia humana y saber absoluto” (Malabou 2014,
165).

Kojeve piensa que el hombre es fundamentalmente negatividad, ya que él es el
Unico ser que manifiesta una actividad esencialmente negativa: “Sélo el Hombre crea
y destruye esencialmente” (Kojeve 1947, 371). De este modo, si bien este autor sefala
que la existencia humana es la confluencia de la conciencia y de la autoconciencia, es
decir que el humano es tanto el ser que contempla y revela el ser por el discurso como

53



también deseo entendido como negatividad y accién, nos parece que otorga sobre todo
prioridad a esto Ultimo. Pues sostiene que una vez que cesa el antagonismo por el deseo
de reconocimiento, es decir, una vez que el humano deja de luchar, de arriesgar su vida
para hacer prevalecer su deseo, termina abandonando su proyecto; lo que quiere decir
que deja de negar y de transformar la realidad por medio del trabajo. Esto supone la
detencién de la historia humana:

La Historia se detiene cuando el Hombre no actéa mds en el sentido fuerte
del término, es decir no niega mds, no transforma més lo dado natural
y social a través de una Lucha sangrienta y de un Trabajo creador. Y el
Hombre no lo hace mds cuando lo Real dado le da plena satisfaccion
[Befriedigung], realizando plenamente su Deseo (Begierde, que es en el
Hombre un Deseo de reconocimiento universal de su personalidad Unica
en el mundo, —Anerkennen o Anerkennung). Si el Hombre esté verdadera
y plenamente satisfecho por lo que es, no desea nunca mds ese real y no

cambia por ende mds la realidad, cesando asi de cambiar realmente él
mismo (Kojeve 1947, 467).

Si'el mundo histérico, propiamente humano, tiene su origen en la lucha a muerte por el deseo
de reconocimiento, el mundo histérico puede igualmente tener un fin una vez que la huma-
nidad alcanza el estadio donde ese deseo se encuentre totalmente complacido. El proceso
histérico se detiene en el momento en que la oposicidn entre el amo y el esclavo se suprime
dialécticamente: “Todo esto presupone, por supuesto, el acabamiento de la Dialéctica real
de la Lucha y del Trabajo, es decir la detencién definitiva de la Historia” (Kojéve 1947, 466).

El mundo post-histérico: més allé del circulo antropolégico del espiritu

Jean-Claude Monod sefala que para Kojéve “la realizacién del fin de la Historia implica
la del Estado universal y homogéneo” (Monod 1998, 183). El hombre del fin de la histo-
ria no es ofro que el ciudadano universalmente satisfecho y reconocido en y por el Estado.
A éste, Kojéve lo define como universal y homogéneo: “el Estado universal pone fin a las
guerras entre las naciones-Estados, y el Estado homogéneo pone fin a las luchas (socia-
les, inter-individuales) por el reconocimiento, fuente de las revoluciones” (Monod 1998,
183). “[E]stando alli el Estado universal y homogéneo, estando asi el Deseo plenamente
satisfecho, no hay mds Lucha ni Trabajo; la Historia ha terminado, no hay nada mds que
hacer...” (Kojeve 1947, 385). Una vez complacido en y por el Estado, el ciudadano se
mantiene en un acuerdo indefinido consigo y con el mundo. En las conferencias de los
afos 1934-1935 sobre “La dialéctica de lo real y el método fenomenolégico en Hegel”,
Kojéve dice que ese Estado lo encarnaba para Hegel el imperio de Napoleén. Pero claro,
Kojéve piensa que Hegel sélo pudo avisorar ese Estado a partir de la batalla de Jena
(1806) —-momento en el que, como es bien sabido, Hegel terminaba su redacciéon de la
Fenomenologia del espiritu—, “ya que el Estado que él tenia en vista estaba meramente
en vias de formacién” (Kojéve 1947, 467). Con el triunfo de Napoledn, Hegel habria
entrevisto la realizacién del Estado democrdtico, Estado racional en el que el ciudada-
no habria alcanzado definitivamente el reconocimiento igualitario (Monod 1998, 183).
Respecto a este Estado, Kojéve precisa lo siguiente: “sabemos que todavia hoy esté lejos

54



de una ‘experiencia empirica’ [Dasein] o de ser una ‘realidad objetiva” [Wirklichkeit], o
incluso un ‘presente real’ [Gegenwart]” (Kojeve 1947, 467-68).

Ahora bien, Kojéve cree que el acuerdo entre el hombre y lo dado significa la muerte
de la humanidad del hombre y, por ende, la posibilidad de un retorno al estado animal:
“El Hombre permanece vivo en tanto animal que estd en concordancia con la Natura-
leza o el Ser dado” (Kojeve 1947, 435, nota 1). En una nota a la segunda ediciéon de
la Introduction & la lecture de Hegel (1968), Kojéve explica que, en un primer momento
—en 1946—, él veia ese retorno a la animalidad como una “perspectiva futura” (Kojéve
1947, 436). No obstante, muy luego cambia de opinién en ese punto: afirma que mads
tarde (hacia 1948) comprende “que Hegel tenia razén de ver en ésta [en la batalla de
Jena] el fin de la Historia propiamente dicha. En y por esta batalla, la vanguardia de la
humanidad ha virtualmente alcanzado el término y la meta; es decir el fin de la evolucién
histérica del Hombre” (Kojéve 1947, 436). Por lo tanto, los acontecimientos que siguie-
ron —“las dos guerras mundiales con su cortejo de pequefas y grandes revoluciones”
(Kojeve 1947, 436)—, no representan mds que la “extension” o la “actualizacién” en el
espacio de este fin del tiempo ya virtualmente alcanzado en la batalla de Jena. Ademds,
Kojéve sefiala que en ese periodo (entre 1948 y 1958) veia “el género de vida propio del
periodo post-histérico” como un hecho ya manifestado tanto en el modo de vida ameri-
cano, “I’American way of Life”, como en la sociedad “sino-soviética”: “De este modo, el
retorno del Hombre a la animalidad aparecia ya no como una posibilidad todavia futura,
sino como una certeza ya presente” (Kojeve 1947, 437).

Sin embargo, Kojéve continta diciendo que luego de un viaje a Japén en 1959
cambia nuevamente de opinién: ya no cree més en la posibilidad de un retorno a la
animalidad. El esnobismo de los japoneses seria la prueba de una post-historia ya espe-
cificamente humana:

[E]l esnobismo al estado puro crea alli disciplinas negadoras de lo dado
“natural” o “animal” que sobrepasan por mucho en eficacia a las que sur-
gfan [...] de la Accién “histérica”, es decir de las Luchas guerreras y revo-
lucionarias o del Trabajo forzado. [...] Pero, a pesar de las desigualdades
econdémicas y sociales persistentes, todos los japoneses sin excepcidn estén
actualmente en condicién de vivir en funcién de valores totalmente forma-
lizados, es decir completamente vacios de todo contenido “humano” en
el sentido de “histérico”. [...] Ahora bien, dado que ningin animal puede
ser esnob, todo periodo post-histérico “japonizado” seria especificamente
humano. No habria en consecuencia “aniquilacién definitiva del Hombre

propiamente dicha”. (Kojéve 1947, 437. Las cursivas son nuestras).

En esta nota de la segunda edicion, Kojéve no cree ya en un retorno a la animalidad.
Esta post-historia desprovista de toda accién negadora —puesto que no hay ni luchas
sangrientas ni trabajo— no tiene nada de histérica. Pese a esto, ello no implica una ani-
quilacién definitiva de la humanidad del hombre en razén de una especificidad humana
que aparece ahora ligada a valores totalmente formalizados que superan por mucho a
las disciplinas vinculadas a la accién histérica. Al parecer, Kojéve piensa ahora en una
superacién de la perspectiva antropolégica en la que el hombre se concibe por oposicién

55



al animal, es decir como animal racional. Dicho de otro modo, aunque Kojéve defiende
a lo largo de su obra que el humano se separa del animal y nace como tal una vez que
comienza la lucha a muerte por el deseo de reconocimiento, luego de su viaje a Japén
en 1959, al parecer piensa que el post-humano es el que se opone al hombre histérico,
al que se define, precisamente, como siendo lo opuesto de la naturaleza y del animal.
Quizds podamos decir por ello que el hombre post-histérico, el post-humano (el Snob) no
se define mds por oposicién al animal, sino por oposicién al hombre histérico. El fin del
hombre histérico no supone entonces el fin de la humanidad del hombre.

Aparentemente, en Kojéve podemos encontrar el empleo equivoco que senala De-
rrida de la palabra “fin”?. El fin entendido como término, como limite, como muerte, es
lo que entrega la significacién, pues la muerte orienta el sentido del desarrollo histérico
del hombre. Quizés el fin apuntado por Kojéve como ya presente, implica de una parte el
término, el acabamiento del hombre en su condicién histérica, y de otra el cumplimiento
de un hombre que encuentra su especificidad humana en una accién vacia de todo con-
tenido, definido anteriormente en relacién a las luchas y al doble movimiento de nega-
cién de siy de lo dado por medio del trabajo. Quizds mas alld del cierre del circulo de la
historia, se bosqueja para Kojéve un hombre especificamente humano (el esnob), que ya
nada tiene que ver con el animal porque ya nada tiene que ver con el hombre histérico
(definido por oposicién al animal). Un hombre que no es en nada animal, que no es més
el hombre concebido por oposicién al animal; por ende, un hombre que se encuentra
mas alld del circulo antropolégico del espiritu, en el que Kojéve ha, sin embargo, centra-
do toda su lectura de la Fenomenologia del espiritu.

Bibliografia

Bellantone, Andrea. 2011. Hegel en France. Volume 2: De Vera & Hyppolite. Paris:
Hermann Editeurs.

Bouton, Christophe. 1996. “La conception hégélienne du temps a [éna”. Philosophie 49:
19-49. Hegel: études. Parfs: Minuit.
. 2000. Temps et esprit dans la philosophie de Hegel: de Francfort & léna. Paris:
Vrin.
Derrida, Jacques. 1989. Mdrgenes de la filosofia. Madrid: Catédra.
Hegel, G.W.F. 1966. Fenomenologia del espiritu. Trad. Wenceslao Roces. México: FCE.
. 2006a. Fenomenologia del espiritu. Trad. Manuel Jiménez Redondo. Valencia:
Pre-textos.
. 2006b. Phénoménologie de I’esprit. Trad. Bernard Bourgeois. Paris: Vrin.
Jarczyk, Gwendoline, y Pierre-Jean Labarriére. 1996. De Kojéve & Hegel. 150 ans de
pensée hégélienne en France. Paris: Albin Michel.
Kojeve, Alexandre. 1947. Introduction & la lecture de Hegel. Paris: Gallimard.

? “E|l fin del hombre (como limite antropolégico factual) se anuncia en el pensamiento desde el fin del
hombre (como apertura determinada o infinidad de un telos). El hombre es lo que tiene relacién con su fin,
en el sentido fundamentalmente equivoco de esta palabra. Desde siempre. El fin trascendental no puede
aparecerse y mostrarse mdés que a condicién de la mortalidad, de una relacién con la finitud como origen
de la idealidad. El nombre del hombre siempre se ha inscrito en la metafisica entre estos dos fines. No tiene
sentido mds que en esta situacién escato-teleoldgica” (Derrida 1989, 160).

56



Koyré, Alexandre. 1971. “Hegel & léna”. En Etudes de I'histoire de la pensée philosophique.
Paris: Vrin, 147-189.

Malabou, Catherine. 2013. El porvenir de Hegel. Plasticidad, temporalidad, dialéctica.
Trad. Cristébal Durdn. Santiago/Buenos Aires: Palinodia y La Cebra.

. 2014. “Negativos de la dialéctica. Entre Hegel y Heidegger: Hyppolite, Koyré,

Kojeve”. Revista Pensamiento Politico 5: 158-174.

Monod, Jean-Claude. 1998. “Kojéve, Strauss et le jugement de |’histoire”. En Aprés la fin
de I’histoire. Temps, monde, historicité. Paris: Vrin, 179-202.

57



