REVISTA
PENSAMIENTO
POLITICO

HABITO: LOS LIMITES DEL SUJETO AUTONOMO*

Habit: the limits of the autonomous subject

Simon Lumsden**

Resumen

Luego de describir brevemente la historia y el significado del dualismo razén-natura-
leza para la filosofia, este articulo examina por qué gran parte del examen de normas
y éticas de inspiracién kantiana continda apelando a esta divisiéon. Es argumentado
que gran parte de lo que es afirmado como normas racionalmente legitimadas pue-
de, al menos en parte, ser entendido como vinculantes para la accién y creencias, no
porque ellas sean racionalmente legitimadas, sino porque ellas estédn habituadas. A
partir de la discusién de Hegel sobre la vida ética y el hdbito es argumentado que los
sujetos humanos identifican a través de una sensacién-propia, no de la razén, la ma-
yorfa de las practicas y normas como propias. Es sobre esta base que las normas son
tomadas no solo como la base para la accién sino que ellas son constitutivas para
la identidad humana, una identidad que es espiritual, encarnada y afectiva. Mientras
que el hdabito es central a la manera en que Hegel reconfigura la ética y las normas
como asf también el modelo distintivo de la libertad que desarrolla en su pensamiento
social y politico, el hdbito, serd argumentado, tiene sus limites como un modelo para
la libertad humana, limites de los que Hegel esté muy consciente.

Palabras Clave: Habito, Normatividad, Autonomia, Hegel, Razén, Naturaleza, Identidad.

Abstract

After briefly describing the history and significance of the nature-reason dualism for
philosophy this paper examines why much of the Kantian inspired examination of norms
and ethics continues to appeal to this division. It is argued that much of what is claimed
to be rationally legitimated norms can, at least in part, be understood as binding on
actions and beliefs, not because they are rationally legitimated, but because they are
habituated. Drawing on Hegel’s discussion of ethical life and habit it is argued that
human subjects identify through self-feeling, not reason, most practices and norms as
their own. It is on this basis that norms are taken not just as the basis for action but are
constitutive of human identity, an identity that is spiritual, embodied and affective. While
habit is central to the way Hegel reconfigures ethics and norms as well as the distinct
model of freedom that he develops in his social and political thought, habit, it will be
argued, has its limits as a model for human freedom, limits Hegel is well aware of.
Keywords: Habit, Normativity, Autonomy, Hegel, Reason, Nature, Identity.

* Publicado originalmente con el titulo “Habit and the Limits of the Autonomous Subject”, en Body and Society,
vol. 19, nim. 2-3 (2013), 58-82. Agradecemos al profesor Lumsden por autorizar la traduccién de este articulo.
Traduccién de Francisco Ojeda (licenciado en Ciencia Politica de la Pontificia Universidad Catélica de Chile,
Magister en Pensamiento Contempordneo por el Instituto de Humanidades de la Universidad Diego Porfales,
actualmente se desempefia como profesor de filosofia politica) y Miguel Berrios (Psicdlogo Universidad ARCIS,
Magister en Pensamiento Contempordneo del Instituto de Humanidades de la Universidad Diego Portales).

** Profesor de filosofia en la School of Humanities, de la University of New South Wales (Sydney, Australia).
Es autor de Self-Consciousness and the Critique of the Subject: Hegel, Heidegger and Poststructuralism
(Columbia University Press, 2014). Ha publicado numerosos ensayos y articulos sobre idealismo alemén y
posestructuralismo, y sobre la relacién entre estas dos tradiciones.

58



Uno de los dualismos que anima el pensamiento desde la antigiedad hasta el presente
es aquel entre la libertad humana (a menudo caracterizada como “el espacio de las
razones” o espiritu) y la naturaleza (“el espacio de las causas”). Esta divisién entre una
voluntad libre casi divina y una naturaleza dada y fija persiste en muchos aspectos del
pensamiento contempordneo. Tiene su expresién mds convincente en la filosofia critica
de Kant. Esta divisién entre razén y naturaleza ain plaga todo aspecto del pensamiento
contempordneo, pero es mds visible en la vasta perspectiva incorpérea de la libertad que
adn impregna mucho del pensamiento moral, social y politico. Este agente racional y
moralmente incorpéreo es usualmente descrito como auténomo. Semejante perspectiva
incorpérea de la libertad y la agencia, y el dualismo entre razén y naturaleza que apunta-
|6 tales nociones, fue impugnada por la fenomenologia en el siglo XX. Al hdbito, las préc-
ticas corporales y las costumbres, se les asigné un escenario central en la fenomenologia
y fueron también centrales a su intento de superar esta divisiéon y asi desplazar al sujeto
incorpéreo de su posicién privilegiada como autor de significado.

Fuera de la fenomenologia, el postestructuralismo y parte de la tradiciéon pragméti-
ca, el hdbito ha sido en su mayor parte ignorado por la filosofia contempordnea. Hubo
sin embargo muchas figuras en la historia de la filosofia para quienes tuvo un lugar
central en sus sistemas, siendo Aristételes la mds conocida. Hegel, el gran enemigo de
todo dualismo, también tuvo una poderosa critica de la divisidon entre la razén abstracta
incorpérea y la naturaleza. El habito fue para él un concepto importante para superar este
dualismo. Hegel tomé al hdbito como una “segunda naturaleza” que marcé el principio
de la libertad humana. Esta libertad no fue lograda a través de la propia alienacién del
sujeto racional respecto de la naturaleza sino més bien unificando la tradicional divisién
entre naturaleza y razén. Mientras que la libertad hegeliana todavia preserva elementos
de autodeterminacién —lo que constituye el rasgo definitorio de la libertad kantiana—,
ella es sin embargo corpérea y afectiva. Mi preocupaciéon en este articulo no es describir
la manera comprehensiva en la cual Hegel desafia el dualismo razén-naturaleza en el
pensamiento de Kant. Lo que estd en cuestién aqui es la manera en la cual el andlisis del
hdabito en Hegel muestra las limitaciones de la autonomia como una explicacién de por
qué las normas nos obligan.

Mucho de lo que se considera obligatorio en las acciones y creencias no tiene un
origen racional. El enfoque racionalista de la normatividad, que permea buena parte
de la teorfa social y ética inspirada en Kant, es incapaz de explicar la resiliencia de las
normas al cambio. Por contraste, Hegel considera muchas de nuestras normas como
habitos. Esto lo posiciona en un lugar superior a los enfoques puramente racionalistas
para explicar la relativa fijeza de las normas, incluso cuando ellas son confrontadas con
razones convincentes para el cambio. Para Hegel, las normas son producidas a través
de procesos colectivos que establecen valores, costumbres y razones para actuar, pero
también enfatiza que estas normas estdn en su mayor parte incorporadas en sujetos en
la forma de hdébitos a través de complejos procesos de socializacién. Esto no es nada
especialmente original, sin embargo, la importancia que Hegel le otorga a la formacién
del hdbito ayuda a explicar por qué las normas y valores pueden ser tan intransigentes.
Esto es, nos identificamos con las normas en su mayor parte no simplemente a través de

un consentimiento racional sino que la identificacién estd al nivel de una auto-afeccién.

59



En segundo lugar, el andlisis de Hegel sobre el habito nos permite entender la dificultad
del cambio social. Una vez que damos cuenta que muchas de nuestras normas son hdabi-
tos, esto nos ayuda a entender las complejidades de cambiar las normas tanto a nivel de
la identidad humana como a nivel social. La libertad incorpérea de Kant es incapaz de
aprehender completamente la complejidad del cambio social. Ya que los hdbitos son una
“segunda naturaleza”, Hegel entiende que transformarlos al nivel social e individual no es
simplemente un cambio de las ideas o las razones que damos para hacer ciertas cosas,
sino que requiere un cambio completo en las condiciones materiales de la sociabilidad.

La elaboracién de este desafio a la autonomia y la racionalidad de la formacién de
normas requieren explorar tres vias superpuestas en las que el hdbito es empleado en el
pensamiento de Hegel. Primeramente, al nivel del sujeto individual (espiritu subjetivo, en

el lenguaje de Hegel) el hdbito permitié la modificacién de inclinaciones naturales de tal
forma que no estaba determinado por ellas ni distanciado de ellas. En ese contexto, el
hdbito es empleado como la condicién necesaria de la individualidad. Segundo, en la
filosofia politica y social de Hegel (espiritu objetivo) se apela al hdbito para transformar
radicalmente la autonomia kantiana. La habituacién permitié que las normas se inscri-
bieran en el sujeto sin que estas estuvieran legitimadas racionalmente. La participacion
del hdbito en la formacién y legitimacién de normas impugna el enfoque kantiano sobre
la normatividad, que es el enfoque dominante respecto a ella. Para Hegel, este enfoque
es limitado, precisamente porque entiende las pretensiones que las normas tienen sobre
nosotros exclusivamente en términos racionales.

En la consideracién kantiana algo tiene fuerza normativa porque un sujeto auténomo
lo determina como una razén para actuar o una razén para creer en algo. En un cierto
sentido la sensatez de una norma tiene el mismo estatus que un hecho, como la tempe-
ratura de ebulliciéon del agua. Hegel pensé que las normas no pueden ser entendidas de
esta manera. Las normas tienen una dimensién afectiva que fue igualmente importante en
su injerencia sobre un sujeto, lo que significa que debe haber algin tipo de auto-afeccién
asociada a ella. El modelo de la subjetividad que es desarrollado en su espiritu subjetivo,
el cual establece al si mismo sobre una base material a través del habito més que la ra-
z6n, es expandido en la filosofia social de Hegel. La cultura, la educacién y los diversos
aspectos de la vida ética en la familia y en la sociedad transforman activamente la vida
afectiva en lo que Paul Redding describe como “estructuras ideo-afectivas culturalmente
sancionadas” (Redding 1999, 136). Una implicancia de esto, explorada en este articulo,
es que podemos entender el hdbito como una fuente importante de normatividad; una
normatividad que debe ser entendida como teniendo una base que es tanto corporal
como discursiva. Esta normatividad habituada también tiene algunas implicancias para la
subjetividad humana. Una vez que un elemento sustantivo de normatividad es visto como
habitual y corporal entonces el por qué las normas y valores son transformados con gran
dificultad se vuelve un poco mds claro, precisamente porque esas normas son afectiva-
mente constitutivas de la identidad humana. La auto-afeccién que es estructuralmente
esencial a la subjetividad, en la filosofia social de Hegel es alineada con la normatividad.
En este contexto, la auto-afeccién no es descontextualizada, sino que esté incrustada en
normas que son fundamentalmente sociales y son experimentadas como algo material,

razén por la cual son tan resistentes.

60



El tercer aspecto del hébito, con el que Hegel estd interesado, y que es brevemente
discutido en la parte final de este articulo, es su funcién histérica mundial. Como ya se
menciond, Hegel considera al hdbito como una segunda naturaleza tanto en el nivel
social como individual. La resiliencia de la segunda naturaleza que es el hdbito, es su
gran fortaleza pero también es su mayor debilidad. Cuando las creencias, normas y cos-
tumbres son habituadas, ellas son extraordinariamente dificiles de transformar. La conse-
cuencia de esto a nivel de una cultura, o de una “forma de vida” como Hegel las describe
frecuentemente, es que cuando una cultura necesita ser transformada porque sus normas
y valores estén desajustados con las demandas de una nueva era, sus hdbitos se con-
vierten en las sefales de una forma de vida insostenible. La resiliencia de su “segunda
naturaleza” les hace resistir la transformacién a una nueva forma de vida; de ese modo,

ellas hacen que la transicién sea con mucha mayor probabilidad violenta y tragica.
1. La divisién Naturaleza - Espiritu

Existe un amplio espectro de pensadores que en gran medida han concebido el mundo
en términos de una clara divisién entre hombre racional y naturaleza causal. Probable-
mente Kant presenta la posicién moderna mds famosa en esto, al tomar estas dos esferas
para representar la manera esencial en la que el mundo debiera ser considerado, esto es,
una naturaleza causal (la que incluye animales) y un dominio de seres humanos esponta-
neos. Siguiendo a Kant, la espontaneidad, la razén y la autonomia llegaron a ser exten-
samente aceptadas como los rasgos definitorios de la humanidad, aunque por supuesto
hubo varios precursores sobre esta idea dentro de la temprana filosofia moderna’. Los
sujetos espontdneos son libres en virtud de su capacidad de autorizar y realizar normas.
Mientras que la terminologia de la autonomia y la espontaneidad tiene un largo recorrido
en el camino de la filosofia desde Platén, Kant comparte con él una manera canénica de
dividir el mundo. La humanidad se distingue por virtud de su capacidad contemplativa y
reflexiva, capacidades que son empleadas para confrontar un mundo real dado vy fijo?.
La nitida divisién del mundo entre una esfera reflexiva auto-determinada y una na-
turaleza mecanicista puramente causal, ha sido desafiada en dos frentes principales en
el siglo XX: el pragmatismo y la fenomenologia. Varias figuras provenientes de estas tra-
diciones o figuras que han sido influenciadas por estas tradiciones (Honneth, Heidegger,
Gadamer, Dewey, Bourdieu, Ricoeur, Foucault, Merleau-Ponty, Taylor y Dreyfus) sostienen
que hay prdcticas creadoras de sentido (inter-recognitivas, histéricas, habituales, politicas
y estrategias cotidianas de afrontamiento) que son normativas pero no pueden ser enten-
didas como manteniendo su injerencia sobre el sujeto a través de la accién reflexiva de un
sujeto autébnomo. Estas tradiciones pueden ser caracterizadas tanto como la impugnacién
de un enfoque puramente racional a la determinacién de normas y valores, asi como un
esfuerzo por socavar, cada una a su manera, lo que Dewey describié como el privilegio
epistemolégico tradicional del intelectualismo?®. Este intelectualismo, que caracteriza al

' Para un examen extensivo de la historia de la autonomia cf. Skinner (1996).

2 Por supuesto, el modo en que la naturaleza es presentada varfa profundamente en los pensamientos
moderno y pre-moderno. El pensamiento post-newtoniano cada vez mds viene a considerar a la naturaleza
como desencantada.

8 Ver a modo de ejemplo Reconstruction in Philosophy (1948) de Dewey [N. del T.: en castellano cf. Dewey
1986]. Ver también el conciso resumen sobre estos temas de Raymond Geuss en su respuesta a las Axel

61



pensamiento kantiano y pre-kantiano y a gran parte de la filosofia contempordnea, redu-
ce la experiencia humana a la mera habilidad racional de formar y realizar juicios acerca
de creencias. La experiencia como tal, es concebida predominantemente en términos de
pretensiones de conocimiento y de esa manera es descorporeizada y desmontada de su
orientacién préctica. Este enfoque posiciona la naturaleza a distancia de un sujeto incor-
poéreo que reflexiona sobre ella. El rol de la razén en un esquema como este es fundar
y determinar los estdndares por los que nuestras creencias, normas y principios pueden
ser sostenidos como verdaderos. Asf, solamente la razén y los principios que ella verifica
como verdaderos deben guiar mi accién. Esto es lo que distingue a un hombre racional
de la naturaleza causal.

Para algunas figuras en el posestructuralismo, la fenomenologia y para algunas fi-
guras de temprana influencia en ambas tradiciones, tales como Bergson y Ravaisson, el
habito presenta, por virtud de su conexién con la naturaleza, un recurso no-discursivo por
el cual la filosofia podria ser desafiada y transformada®. Para estas figuras y tradiciones,
el habito representa la posibilidad de transformacién de la humanidad en un sentido que
no descansa en el ndcleo que anima el ideal de la modernidad, esto es, la racionalidad
auto-determinada. Deleuze, Bergson y Ravaisson consideraron el hdbito como una aper-
tura de la humanidad a la vida natural. Bergson, en una frase conocida, describe dicha
potencialidad animal como estar “embarazado de un futuro ilimitado” (Bergson 1944,
144). Con esto se refiere a que el hdbito trae el pasado al cardcter corpéreo del sujeto,
predisponiéndolo a actuar irreflexivamente de ciertas maneras y liberando asf su potencial
cognitivo para nuevas experiencias®. El hdbito provee la condicién para esta apertura, ya
que permite al sujeto, a través de las disposiciones que atrinchera en él, liberarse para el
futuro. Deleuze y Ravaisson también consideraron al hébito como una potencialidad (a
través de la dispersién del movimiento, la inteligencia y la energia) que abre al organis-
mo, a través de la direccién que la habituacién produce, a una multiplicidad de formas
vitales provenientes de la naturaleza. Desde esta perspectiva, el hdbito es una especie de
via intermedia entre la naturaleza y el espiritu que nos permite “percibir, bajo la unidad
central de la personalidad, la misteriosa dispersion de fuerza e inteligencia” (Ravaisson
2008, 61)°. Es la conexién del habito con esta naturaleza diversa, infinita y llena de gra-
cia la que otorga al habito, y por ende a la vida humana, una potencial plasticidad.

De manera similar, el pragmatismo de Dewey propuso que cada vez que actuamos,
estamos “cooperando con materiales y energias externas” (Dewey 1922, 26). Como
consecuencia, nuestros comportamientos, normas, valores y razones no pueden ser trans-
formados por el ejercicio de la voluntad racional sino que solo “cambiando condiciones
objetivas” (Dewey 1922, 29). Aunque el pragmatismo y la fenomenologia explican el
problema en lenguajes distintos, ambos concuerdan en que la razén y la voluntad no
pueden ser abstraidas de las condiciones que las preceden’. Para ambas tradiciones el

Honneth’s Tanner Lectures en Honneth (2007).

4 “Habit Today”, de Elizabeth Grosz (2012), elabora en este punto una visién similar del hdbito.

5 El hdbito concebido como orientado al futuro y abierto, es muy similar al examen del hébito que Hegel
describe en su espiritu subjetivo. Examino esto en detalle en Lumsden (en preparacién).

¢ Ver la discusién de Deleuze sobre hébito y contraccién en Difference and Repetition (1994), 70-84 [De-
leuze 2002, 119-31].

7 La discusién de Dewey se sitGa en uno de los mds recurrentes ejemplos del hdbito en la historia de la filo-
soffa —la postura erguida de la humanidad—. Hegel usa este ejemplo en su espiritu subjetivo, pero se apela

62



hdbito interviene entre la voluntad y la ejecucién de un resultado. Consiguientemente, el
mejor lugar en el que se debe mirar si se quiere cambiar algo respecto a cémo uno se
posiciona en relacién a la conducta moral, es en las condiciones que forman los hébitos.

Este cuestionamiento, propio del siglo XX, a la divisién entre el dmbito de la razén y
el dmbito de las causas (entre espiritu y naturaleza) tiene, como casi todo problema con-
tempordneo, un precursor en el idealismo alemdn. Kant confronté el dualismo espiritu-
naturaleza en su teorfa moral. Desde entonces, la manera en que la traté se ha convertido
en uno de los problemas candénicos en la moralidad y la ética, esto es: como hacer de la
razén una motivacién para la accién. ¢Coémo simplemente saber que algo es cierto o que
es lo correcto de hacer, motiva la accién? Aqui es donde la clara divisién entre la razén y
las pasiones se destrabé. Kant reconocié que necesitaba incluir el impetu que nos propor-
cionan las pasiones para proveer la motivaciéon necesaria para la accién. La razén puede
proveer la base para un juicio sélido pero no podria por si sola darnos el deseo para hacer
algo, de modo que cierto deseo tuvo que ser traido a bordo pero en gran medida como sir-
viente de la razén, la cual no permitiria a la naturaleza corromper la hegemonia de la auto-
legislacién racional. El recupera las pasiones dentro del juicio moral como incentivo para
la accién, pero no de una manera en que puedan ser la causa de nuestra accién, lo que en
el lenguaje de Kant la harfa heterénoma. Las pasiones deben ser, en cambio, meramente
una posible motivacién para nuestra accién, lo que significa que podemos tomarlas como
principio por el cual actuamos, o como aquello que nos proporciona el respeto necesario
ante la ley. Recuperar las pasiones para nosotros sélo como una motivacién posible para la
accién, no puso en amenaza la autoridad auto-legislativa de la razén.

El intento kantiano de resolver la distincién razén-naturaleza fue inmediatamente
impugnado. El hombre racional de Kant no tenia origen ni en la estructura material de la
mente ni en la historia natural. Sin tal narrativa, la racionalidad era adn indistinguible de
un don divino que nos separaba de todo lo demds, de todo lo demés que sigue siendo
parte de la naturaleza causal. El enfoque de Kant no desafi, en lo fundamental, el cla-
sico dualismo metafisico que sostuvo dos tipos diferentes de substancias —mental y mate-
rial—. En la tradicién filoséfica, Fichte, en sus varias versiones de la Wissenschaftslehre, es

el primero en intentar formular cémo un sujeto racional puede erguirse él mismo por sus
propios medios. La historia del tortuosamente complejo sujeto autodeterminado de Fichte
no nos preocupa aqui, pero lo relevante es que él inicia un cuestionamiento general del
privilegio que se otorga al conocimiento humano como nuestro rasgo determinante. Su
critica a la libertad kantiana y el intelectualismo general de la filosofia le llevé a postular
un sujeto consciente que es més que solo una red de creencias. Su sujeto estaba necesa-
riamente imbuido en las practicas humanas concretas.

Siguiendo a Fichte, Hegel buscé con su nocién de espiritu socavar ain mds la niti-

dez de la divisién de Kant entre mente y mundo. Hegel emplea el término espiritu para

capturar una variedad de elementos mucho més diversa, que para él estaban implicados
en la formacién de normas, experiencias y juicios. Incluye cuestiones tales como rasgos
sociales, somdticos, histéricos y discursivos que fueron excluidos en el enfoque de Kant.

Profundizaremos algunos detalles de esto mdés adelante en el articulo.

a él a lo largo de la historia de la filosofia de Aristételes a Freud.

63



A pesar de varios intentos del siglo XIX y XX de erosionar la distincién razén-naturale-
za, permanece una dicotomia que enmarca gran parte del pensamiento contempordneo.
Vemos su influencia en figuras como Korsgaard, Habermas y un conjunto de pensadores
contempordneos quienes ain conciben las normas casi exclusivamente como obliga-
ciones racionales explicitas, compartibles y “apropiables”®. Las razones no obtienen su
fuerza normativa a través de actos individuales de auto-reflexién que legislan solo para
uno mismo, sino que fundamentalmente esas razones son legitimas y genuinamente nor-
mativas cuando son neutrales en términos de su agente, estas son “razones puablicas,
razones cuya fuerza normativa puede extenderse a través de las fronteras entre pueblos”
(Korsgaard 2009, 191). Esto significa que dichas razones son necesariamente piblicas,
son razones que podemos compartir. En este sentido, una razén para actuar tiene fuerza
normativa cuando puede ser considerada y validada por otros como una razén por la
cual ellos también actuarian. Un conjunto variado de pensadores contempordneos, como
Habermas y Brandom, apelan a variaciones en la idea de “lo piblico” de las razones
para justificar la objetividad de las normas. Este es un espacio de razones, una esfera re-
flexiva y racional por la cual los valores, las normas y la moral pueden ser tomados como
logros colectivamente auto-determinados. El origen y la determinacién de las normas son
en esta perspectiva retratados abrumadoramente como autonomia kantiana, de manera
aun mds evidente’.

La razén socializada, que domina gran parte de la teoria normativa de inspiracién
kantiana, es presentada como la condicién y el contexto en el cual, todas las normas
son enmarcadas. Por supuesto, no todo puede ser una norma. Para que algo cuente
como una norma debe ser posible que sea reconocida como una razén para actuar por
los interlocutores presentes, y que sea algo con lo que podamos comprometernos indi-
vidual y colectivamente. Existe un amplio debate sobre qué criterio sirve como punto de
referencia para el compromiso —universalidad de una méxima, consenso democrdtico,
coherencia de las proposiciones, razones légicas, y asi—. En su forma mds avanzada,
esta perspectiva de la normatividad asume una esfera pUblica apoyada en instituciones
liberales sociales y politicas, las que proveen las condiciones sociales y politicas ade-
cuadas para tal formacién vy justificacién deliberativa de las normas. Asi concebida, la
esfera social es el “espacio l6gico de las razones”, un espacio social para “el ofrecer y
solicitar razones”. Esta autonomia socializada, aunque muy matizada, variada y sofis-
ticada, es la ¢ltima encarnacién de cémo concebir lo que es distintivamente humano.
A pesar de las variaciones en cémo legitimamos las razones que se ofrecen, es presen-
tado como un espacio distintivamente humano que se caracteriza por nuestra recepti-
vidad ante razones. Esta receptividad a las razones legitima las perspectivas de otros,
y esas mismas razones deben guiar nuestra accién y sustentar nuestras normas. Lo que
puede contar como una razén para actuar o a lo que se puede apelar para justificar
una accién, debe ser posible de ser considerado como colectivamente sancionado o
como razones que podemos compartir.

8 Mds ain, esto nos separa de los animales porque solo los humanos estdn capacitados para asumir control
de los “propésitos ante su mente” (cf. Korsgaard 2009, 110).

? Desde el animal politico de Aristoteles hasta los animales auténomos kantianos, precisamente porque no
pueden ser vistos como poseedores de este tipo de vida colectiva racional, son por tanto puramente naturales.

64



En gran parte, este enfoque sobre la normatividad asume una divisién entre, por un
lado, nuestra capacidad reflexiva como agentes racionales, y por otro, nuestros afectos,
pasiones e inclinaciones. La primera nos permite poner a las segundas a distancia y asf
hacerlas servir a nuestros propésitos racionales. Este pasaje del reciente trabajo de Kors-
gaard, “Self-Constitution”, expresa dicho enfoque:

Como agente racional estéds al tanto del fundamento de tus creencias y

acciones [...] estar al tanto de ellos te da cierta distancia de los mismos,
y te pone al control. La autoconciencia [...] separa tus percepciones de
su fuerza normativa automdtica [...] Asi, estés dividido en partes y debes

organizarte realizando una eleccién. Y en orden a ejercer una eleccién, la
razén requiere un principio —no uno impuesto sobre ella desde afuera [...]
sino uno que le sea propio—. (Korsgaard 2009, 212-13)

Korsgaard argumenta que la identidad préctica que se nos da desde la naturaleza y las
circunstancias contingentes con las que nacemos, son capaces de ser normas solo si es
que pueden ser sustentadas, esto es, auténomamente proclamadas como propias. Sub-
yacente a esta autonomia hay una suerte de agencia auto-causante, la que ella describe
como auto-constitucion.

Lo que esta perspectiva efectivamente kantiana ignora o subestima, es que de hecho
puede haber una fuente de prdcticas, normas y valores que uno no puede entender como
autorizadas de manera auto-consciente (propias) o como naturales, y que sin embargo
son un elemento esencial de la subjetividad humana. La gran mayoria de las discusiones
contempordneas sobre la determinacién de las normas inspiradas en Kant, se concentran
en el cardcter reflexivo, intersubjetivamente negociado y racional, de la determinacién de
las normas (Korsgaard 1996). (Este enfoque tiende a tratar nuestras normas como si ellas
fueran el producto de sesiones de preguntas y respuestas en conferencias de filosofia).
Por supuesto las normas pueden ser producidas de esta manera kantiana, pero lo que
este enfoque ignora es por qué muchas de las normas, valores y précticas, las cuales
conforman gran parte de nuestra cotidianeidad y nuestra cultura, permanecen abruma-
doramente incuestionadas en debates racionales y son, en su mayor parte, derivadas de
nuestros compromisos explicitos. El pensamiento de Hegel, como veremos prontamente,
es una enmienda sobresaliente a este enfoque. En la Fenomenologia del espiritu y en su
espiritu objetivo, Hegel presenta las normas, los conceptos y la experiencia como formas
de vida. Por ejemplo, en su nocién de Sittlichkeit [vida ética], la que discutiremos més
abajo, Hegel presenta la vasta mayoria de nuestras normas como hébitos, esto es, como
disposiciones para actuar que son cultivadas por diversos aunque interrelacionados ras-
gos de cada sociedad. En la Sittlichkeit Hegel describe las vias por las que las normas son
arraigadas en y producidas por un orden social. Estas normas obtienen su fuerza median-
te el establecimiento de la identidad de un sujeto con tales normas. La incorporacién de
normas y hdbitos es central al establecimiento de una auto-identidad.

2. Hébitos, autonomia e edentidad

Los enfoques kantianos estdndar de la subjetividad, la libertad y la normatividad, tienen
dificultades para dar cuenta de la resiliencia de muchas prdcticas y hébitos que caracteri-
zan gran parte de nuestra vida cotidiana. Tomemos un ejemplo al azar: argumentalmente

65



no hay buenas razones para comer carne en Occidente. No hay necesidad bioldgica, la
necesidad cultural es dificil de sostener en una era de negocios agrarios de gran escala y el
abrumador maltrato y sufrimiento de los animales como resultado de las modernas practi-
cas mecanizadas de cultivo harfan del consumo de animales en Occidente, incluso prima
facie, una prdctica altamente cuestionable. Porque conciben el origen y la determinacién
de las normas de manera fundamentalmente limitada, esto es, en gran medida en el mo-
delo de la autonomia, los enfoques kantianos de la identidad y normatividad no pueden
explicar la fuerza normativa de dichas costumbres. Especificamente, lo que quiero negar es
la exclusividad del espacio piblico de las razones como la esfera privilegiada en que las
normas son establecidas. El dualismo de la naturaleza y la subjetividad reflexiva, que este

enfoque presupone, ofrece una visién muy estrecha de la vida humana que refuerza una

divisién ontolégica entre seres humanos, por un lado, y naturaleza y animales no-humanos,
por ofro, pero perseguir este problema estd fuera del alcance de este articulo.

Kant argumenté que lo que distingue al sujeto humano es su capacidad de tomar
una posicién reflexiva tanto respecto de si mismo como del mundo. No obstante, la racio-
nalidad que este sujeto empleaba estaba separada del mundo y el sujeto auténomo era
un sujeto igualmente sin-mundo. Kant fracasé en dar cuenta de la distintiva perspectiva
vivida mediante la cual su sujeto racional experimentaba el mundo y a si mismo; cier-
tamente la naturaleza de su filosofia critica lo hizo estructuralmente incapaz de proveer
dicha consideracién, ya que su foco estaba en la auto-fundamentaciéon de la razén,
sobre la que tendremos mds que decir en la seccién siguiente y final. Por contraste la
“Filosofia del espiritu” de Hegel, la Fenomenologia del espiritu y gran parte de la Filosofia
del derecho presenta una evocaciéon detallada de qué era habitar un si mismo [self], una
forma de vida y un especifico mundo socio-politico histéricamente determinado. Hegel
estd especialmente preocupado en mostrar por qué estas formas de vida podrian fallar
o ser inadecuadas. Estd mds alld del objetivo del presente articulo presentar la compleja
y extraordinariamente comprehensiva manera en que el pensamiento de Hegel examina
estos problemas. Mi preocupacién en esta seccién es examinar sélo un aspecto de su
enfoque: el rol del hébito en el forjamiento de estas formas de vida a nivel del sujeto

individual y a nivel de la vida ética (el nivel socio-politico). El andlisis de Hegel sobre los
hdbitos tiene dos implicaciones importantes que serdn examinadas mds abajo: primero,
el rol del hébito en el hacer una norma obligatoria para un sujeto socava el modelo de la
autonomia; segundo, la manera en la que inscribe las normas como elementos determi-
nantes de nuestra auto-relaciéon hace del hdbito algo central a la subjetividad humana'®.

En Naturaleza humana y conducta, Dewey es particularmente claro en la centralidad

del hdbito en la experiencia humana y la identidad:

En cualquier sentido inteligible de la palabra voluntad, ellos son volun-
tad. Forman nuestros deseos efectivos y adaptan nuestras capacidades de
trabajo. Gobiernan nuestros pensamientos, determinando cudles deberian
aparecer y ser reforzados y cudles pasar de la luz a la oscuridad. (Dewey

1922, 25; énfasis mio)

10 E| hdbito es una forma de orientarnos a nosotros mismos en el mundo y experimentar el mundo que
compartimos con los animales. Dar contenido a todas las implicaciones de esto terminaria por socavar ain
mds este dualismo.

66



Korsgaard, en el pasaje que cité previamente en extenso, presenta la identidad indivi-
dual [selfhood] como el intento de crear en nuestras elecciones racionales un conjunto
coherente de principios con los cuales debemos identificarnos auto-conscientemente,
precisamente por su objetividad. Esa coherencia es desarrollada eliminando tantas mo-
tivaciones subjetivas y principios conflictivos como podamos. En esta perspectiva, cuanto
mds un agente ajusta su voluntad a la ley universal, tanto mds coherente es el si mismo
que desarrolla. Por contraste, Dewey argumenta que no son las decisiones racionales
conscientes las que desarrollan una identidad integrada; el si mismo se constituye funda-
mentalmente en nuestros hdbitos. Los hdbitos nos sujetan de manera mucho mds sustan-
cial que nuestras opciones conscientes''. Hegel propuso esto més de cien afos antes que
Dewey, y también ofrecié una explicacién de por qué esto es asi. El tipo de preocupacién
contempordnea en relacién al hdbito, que vemos en Dewey y en la fenomenologia, estd
ya presente en Hegel.

El hdbito, al nivel del sujeto individual, nos permite tomar posesién de nuestros
sentimientos, deseos, prdcticas y destrezas. Esta habituaciéon de los impulsos, instintos y
sentimientos, es una apropiacién, pero no es una apropiacién auténoma, sino mds bien,
fundamentalmente incorporada. El hdbito da orden y estructura a la multiplicidad de sen-
timientos que acompafan nuestra identidad natural (Hegel 1975b, §410). La voluntad
hace suyos sus sentimientos y al hacerlo permite al sujeto volverse “indiferente” a esos
sentimientos en vez que esos sentimientos determinen nuestra accién. Esos sentimientos
no son serviles a nuestra voluntad racional, de la manera en que lo son con Kant; ellos
son, en cambio, “fortalecidos” por repeticién, en un ordenamiento de disposiciones,
précticas y comportamientos que en gran parte estructuran la forma en que experimenta-
mos el mundo (Hegel 2007, 154). Una vez que los sentimientos habituados no pierden
su afectividad, es decir, que aln tienen fuerza pero han perdido su externalidad, ya no
pueden ser entendidos como impulsos que emergen del mundo natural. En el hdbito,
los sentimientos se convierten en propios para el sujeto; se han convertido en rasgos
constitutivos de la identidad individual [selfhood]. Para Hegel, la cognicién organiza los
sentimientos en hdbitos. Los hébitos ain son expresiones de nuestro rasgo material y son
sentidos como tales por los sujetos, pero ellos estén, en efecto, bajo nuestro control. Los
hdbitos y las costumbres son los caminos vividos y consolidados a través de los cuales y
con los cuales nos orientamos en gran medida en el mundo. Debido a que ellas son una
“segunda naturaleza”, son resilientes e intratables. Como Dewey propone: “La naturaleza
del habito es ser asertivo, insistente, perpetuarse a si mismo” (Dewey 1922, 58). Esto es,
en efecto, lo que Hegel entiende por hébito siendo un “fortalecimiento”. Mientras que
pueden ser forjados por la voluntad al nivel del sujeto individual, en tanto hébitos son
expresiones materiales del sujeto.

El dualismo de la autonomia y las obligaciones explicitamente normativas, por un
lado, y la naturaleza causal, por otro, es una divisién conceptual inadecuada para en-
tender el hébito. La auto-afeccién que tenemos en el hdbito no es un acto auténomo.
Précticas, sentimientos y sensaciones que han sido habituadas en el yo determinan gran
parte del cardcter de nuestra experiencia del mundo. Si bien la voluntad esté involucrada

" En efecto, el hdbito tanto en griego [hexis] como en latin [habitus] preserva su origen como tener y poseer.

67



en este proceso, no produce lo que Hegel describe como “fortalecimiento” de la dispo-
sicién en trayectorias por las cuales nos orientamos hacia el mundo y a nosotros mismos
en nuestras acciones, juicios y comportamientos, a través de actos de auto-legislacién
racional. Somos nuestros hdbitos y nos relacionamos con el mundo a través de ellos, pero
ellos no pueden ser concebidos en términos del dualismo naturaleza-razén.

Desde la perspectiva del espiritu subjetivo de Hegel, en la que se concentra en la
psicologia y el “alma en su condicién natural no cultivada” (Hegel 2007, 81)'2, los hdabi-
tos son esferas de prdcticas o habilidades donde nuestros comportamientos corporales y
deseos son controlados. Hegel transpone esta capacidad de internalizaciéon y apropiacién
que ¢él describe en el espiritu subjetivo (al nivel del individuo) hacia su espiritu objetivo
(la esfera de la politica, la ética y la organizacién social). El hdbito en el espiritu objetivo
media entre la Bildung (cultura) y los juicios, inclinaciones y disposiciones del sujeto. En
el pensamiento social de Hegel, el hébito conecta los sentimientos de un sujeto con los
valores, éticas y deberes desarrollados en una sociedad. Por esto Hegel describe al hébito
en este nivel social como una segunda naturaleza. Al emplear el término segunda natura-
leza para describir el hdbito, él no esté afirmando los hébitos como una nueva naturaleza
socialmente determinada. La cultura, la sociedad civil, la moralidad y las leyes del Estado,
las formas de gobierno, entre otras cuestiones, no estdn destinadas a describir una segun-
da naturaleza establecida por el progreso humano colectivo. Una segunda naturaleza, al
menos en el espiritu objetivo, describe una forma de auto-relacién. Intenta capturar la via
por la cual las normas de una sociedad son tomadas como elementos constitutivos del
auto-entendimiento del sujeto. El problema critico para nuestro propésito aqui, es que el
carécter de apropiacién del hdbito permite a las normas ser inscritas en el propio auto-
entendimiento sin que ellas sean legitimadas a través de actos de reflexién conscientes.
Més aln, dichas normas son experimentadas por los sujetos como expresiones materiales
de quiénes son. Es decir, no son normas abstractas que la razén o bien afirma, o niega;
ellas son sentidas expresiones de identidad.

En el espiritu objetivo de Hegel, los hdbitos son costumbres y valores que son de-
terminantes de nuestra identidad. Ambas nos motivan para actuar y también estructuran
nuestros comportamientos éticos, pero estas “normas habituadas” no son expresiones
de, ni estdn determinadas por obligaciones explicitas. Estos valores son normativos pero
no son compromisos que tengamos que defender necesariamente, de manera racional y
explicita (en el sentido kantiano), mas bien ellas son normas con las que estamos com-
prometidos en tanto definen quiénes y qué somos. Esas normas son sentidas, hay una
experiencia fenoménica o, para ponerlo de ofra forma, hay algo que se siente correcto
cuando uno actta o juzga de acuerdo con una norma. La naturaleza de estos compro-
misos normativos es de un orden diferente al tipo de deliberacién racional que es presen-
tado por gran parte de la teoria normativa. Las normas habituadas que Hegel describe,

estdn mucho mds arraigadas en nosotros que nuestros compromisos explicitos, ya que
actuamos sobre ellos no a través de afirmaciones auto-conscientes sino como si ellos fue-

ran la realidad misma'3. Como sefala Dewey: “De hecho, es precisamente la costumbre

12 Esta cita estd contenida en la definicién de antropologia de Hegel.
13 Para una interesante discusion del “ritual base de la auto-identidad”, cf. Russon 2004, 173-77.

68



la que tiene la mayor inercia, la que es menos susceptible de alteracién; mientras que
los instintos son mayormente modificables mediante el uso, mds sujetos a la direccién
educativa” (Dewey 1922, 107). Uno puede intentar justificar racionalmente nuestras obli-
gaciones normativas, pero su fuerza normativa no es el resultado de una auto-legislacién
racional. Debido a que estdn alineadas con sentimientos, y que estos sentimientos son
elementos de la identidad incorporados, estas normas habituadas pueden entrar en con-
flicto con la reflexién y los argumentos racionales. Y la naturaleza de esta confrontacién
es de un orden cualitativamente distinto al debate racional acerca de posibles principios
que pudieran guiar nuestra accién. Esto, por supuesto, no quiere decir que Hegel corrija
los dualismos de mente-cuerpo o naturaleza-cultura, sino més bien que estas normas
habituadas, como rasgos constitutivos de identidad, ejercen una poderosa sujecién sobre
nosotros precisamente porque los hdbitos son tanto mentales como materiales.

No hay ninguna buena razén que sea evidente para continuar muchas de las practi-
cas rutinarias de la cultura occidental: lo que se come, cémo se viaja, cudnto y qué con-
sumimos, y cosas asf. Como minimo, el por qué de muchas prdcticas tales como comer
carne, permanece en su mayor parte incuestionado, no se debe a que los argumentos
en contra de ellas sean poco convincentes, ni siquiera quizds porque una gran mayoria
de las personas no tenga respeto por el sufrimiento animal o por la integridad del medio
ambiente. Prdcticas como estas continGan no porque exista una falla al presentar razones
adecuadas para su cese, sino por el modo en el que muchas de las normas se sedimen-
tan en la identidad humana a través de la habituacién. Muchos de nuestros hdbitos, a
nivel de nuestra identidad prdctica, son vinculantes sobre la manera como actuamos y
las vias por las que hacemos sentido del mundo. Esa normatividad es vinculante sobre
nosotros no por razones racionales y mutualmente determinadas que hemos legislado
para nosotros mismos y luego actuado en concordancia. Mds bien, la fuerza de dichas
“normas” proviene de su afectividad. Esto es, las normas funcionan como “razones” para
actuar, reaccionar o como coaccién sobre la accién, porque dichas normas han llegado
a ser ajustadas, a través de los complejos trabajos de la vida ética de una cultura, con
los estados fenoménicos. Las normas, en su mayor parte, no pueden ser consideradas

como proposiciones que motivan la accién porque ellas son juzgadas como légicamente
vélidas. La normatividad de muchas normas, esto es, por qué ellas tienen fuerza para
nosotros, yace en los afectos asociados con la norma'. Este aspecto corpéreo de las
normas les da un rol determinante en la constitucién de nuestra identidad. Mientras que
las creencias pueden ser una estructura formal de lo que es ser un sujeto, al nivel de
la identidad-de-si esas creencias son afectivamente determinantes de quienes creemos
ser. En el improbable evento que una norma tenga su origen en una esfera puramente
racional, dicho principio motivard la accién, en su mayor parte, sélo cuando lo rela-
cionemos con quienes nosotros somos, cuando las normas puedan ser asociadas con
un afecto determinante. Cémo estas normas se van grabando en el sujeto a través de
la propia cultura es lo que Hegel quiere demostrar en la discusién sobre el rol del ha-
bito en la vida social y politica. Interpreto aquf el hdbito, en términos generales, de la
manera en que tanto Hegel como Dewey lo hacen. Los hdbitos son prdcticas, compor-

14 Para un andlisis filoséfico de la historia del afecto en el siglo XX y en el idealismo aleman, cf. Redding
1999, especialmente 134-36, donde compara a Hegel con Tomkins.

69



tamientos y habilidades del individuo. Las costumbres son modos similares de orientar
la prdctica, pero ellas toman lugar a nivel colectivo'®.

Lo que interesa aqui es cémo la norma mantiene su sujecion sobre el sujeto, y lo
hace, en general, estando habituado. Esto no quiere decir, por supuesto, que el origen de
la norma no pueda ser producido por deliberacién racional. Es cierto que pueden haber
normas establecidas de esta forma, pero nuestra preocupacién es por qué actuamos o
respondemos en concordancia con una norma. La habituacién permite que se actie o se
responda segUn una norma de manera inmediata y relativamente intransigente. La fuerza
de muchas normas viene del hecho de que son, como ya hemos dicho, consideradas
como un rasgo dado de la realidad: uno simplemente come asi, viaja asf o trata a ofras
personas de una manera especifica. En todos estos casos uno emplea y juzga de acuerdo
con una norma, pero ésta no es un acto reflexivo de la razén. Podemos identificar a tra-
vés de la autoafeccién, no de la razén, la gran mayoria de las prdcticas y normas como
nuestras y como constitutivas de quienes somos. Esta es la razén por la cual, cuando se
han levantado muchos argumentos en el espacio publico de las razones acerca de los
problemas con las granjas industrializadas de animales o el consumismo, ha habido un
cambio muy limitado en el comportamiento. El fracaso de estas razones al intentar cam-
biar el comportamiento muestra las limitaciones del modelo kantiano del espacio de las
razones como el modelo comprehensivo para la generacién y legitimacién de normas,
pero, de manera mds importante, muestra el poder del hébito como una determinacién
de la identidad.

Si se es persuadido y forzado a reconocer que una prdctica particular —como, por
ejemplo, que comer carne es en realidad una norma; no un hecho dado de la realidad,
sino algo que precisa de justificacién—, la demanda para dar razones de ello causa des-
concierto, en gran parte porque es una norma no reconocida con la cual estamos involu-
crados y que estd intfimamente ligada a nuestro sentido del yo. Que el comer carne pueda
no ser necesario, instala una amenaza a nuestra identidad individual [selfhood], y es
sentida como tal, no porque sea una norma que resulta ser esencial para dicha identidad,
sino porque esté sedimentada en el hdbito antes que en acciones y valores racionalmente
deliberados y autodeterminados. Desistir de dicha prdctica requiere una remodelacién
de nuestras acciones a nivel del hdbito, un cambio, por ende, en qué y quiénes somos
y un cambio en las condiciones materiales en las que vivimos nuestra vida, no solo un
cambio en el tipo de razones que doy por mis creencias. 2Realmente necesitamos mds
argumentos sobre los beneficios de utilizar el transporte pUblico por sobre conducir, o por
qué una dieta predominantemente basada en plantas es una forma superior de préctica
ética? Al estar sintonizados con la importancia del hdabito, lo que podemos reconocer es
que en muchos casos la transformacién de las normas no requiere necesariamente un
discurso mds razonado, sino de una reestructuraciéon de un modo de vida, la creacién de
nuevos patrones y vias por las cuales nuevas normas pueden ser habituadas. Son estas
condiciones objetivas por las cuales el mundo es incorporado en nosotros y nosotros es-
tamos en él, las que Hegel se esfuerza por describir en la Fenomenologia del espiritu y la
Filosofia del derecho.

1> Dewey define las costumbres como “uniformidades extendidas del habito” (1922, 58).

70



El enfoque kantiano dominante sobre la normatividad, asume que nuestros com-
promisos son producidos mediante el dar y pedir razones. Nuestros compromisos, en
este enfoque, tienen fuerza normativa solo cuando puedo considerar las razones de otro
como razones publicas, esto es, como razones que también puedan legislar mis compro-
misos (cf. Korsgaard 2009, 192). En este caso el “no reconocer” los compromisos de otro
como legitimas significa que ellas son irracionales, ininteligibles, o que voluntariamente
las ignoro. Este enfoque racionalista fracasa en reconocer que la base del rechazo de
dichas afirmaciones sobre la legitimidad de una creencia, por lo general no estd basado
en una deliberacién racional idealizada. El problema aquf es que el modelo de agencia
y subjetividad al que se apela es de un sujeto auténomo que estd radicalmente descor-
poreizado y descontextualizado, el cual posee una razén abstracta con la que puede, en
teoria, construir y reconocer universales con los cuales comprometerse. Hegel nos ofrece
un fipo muy diferente de subjetividad, uno que estd fundamentalmente incorporado, so-
cial e histéricamente. El rechazo de normas y prdcticas que no estén en concordancia con
las nuestras, usualmente estd fundado afectivamente: la respuesta a un cuestionamiento
de las propias prdcticas, hdbitos y valores involucra una auto-afeccién que afirma: “pero
eso no es lo que yo considero que soy”. Y este “considerar lo que uno es” no es, como
en Korsgaard, una identidad que es un conjunto idealizado de principios racionales, sino
mds bien ideas y normas que estdn entrelazadas con determinados afectos. La identi-
dad humana no es sélo una amalgama de compromisos comunicativos, sino que esos
compromisos estdn incrustados en nosotros como contracciones organizacionales incor-
poradas, que se han arraigado en nosotros a través de la habituacién de la cultura, las
costumbres y la Bildung'®.

La transformacién de lo que podriamos describir como “normas afectivas” no se
logra simplemente por medio de un acuerdo respecto de alguna razén alternativa més
persuasiva. Esto quiere decir que la transformacién no se logra al reconocer el cuestiona-
miento a nuestras normas como razones que podemos compartir y que por ende deberia
aferrarme a ellas. Aceptar esas razones y aferrarse a ellas requiere una transformacién de
lo que yo siento que soy. Esto nos lleva al tema de la relacién del habito con el problema
de la modernidad. Lo que hemos examinado, aunque brevemente, es el rol del habito
en el individuo y cémo las normas pueden ser entendidas como hdbitos al nivel de una
costumbre. En ambos casos hemos visto cémo el hdbito socava y transforma la divisién
espiritu-naturaleza y el modelo kantiano de autonomia. Lo que adn no hemos visto es
cémo Hegel lidia con la resiliencia de los hdbitos en la modernidad; después de todo,
Hegel, como el gran tedrico de la modernidad del siglo XIX, hace notar su capacidad
de transformarse a sf mismo. 2Cémo responde la modernidad a la relativa resiliencia y
fijleza de las normas (su segunda naturaleza fortalecida)? Esto nos conduce al problema
relacionado de la funcién histérico-mundial del hdbito.

3. Hébito y vida moderna

La revolucién cientifica de los siglos XVII 'y XVIII inicié la erosién de la idea de que la na-
turaleza tenia una estructura dada que era expresién de un orden divino. Los desarrollos

16 La palobra alemana die Gewohnheit usualmente es traducida como hdébito, pero en ciertos contextos
puede ser traducida como costumbre.

71



de las ciencias naturales, desde Newton, han continuado arrancando cualquier dimen-
sién espiritual de la naturaleza. La naturaleza desencantada no tiene teleologia y no estd
gobernada por una estructura racional que se refleja en Dios o en la razén humana. La
naturaleza comienza a ser descrita de manera apabullante en términos de leyes causales,
pero en si misma no tiene sentido y es completamente mecdnica. Para los pensadores de
la temprana llustracién, este desencantamiento de la naturaleza no se extendié a la mente
humana. Mientras que el pensamiento de la temprana llustracién consideré la naturaleza
como desencantada, la conciencia humana todavia era concebida como radicalmente
diferente del mundo material. Mientras que la sustancia mental fue separada de la natu-
raleza causal, la naturaleza tenfa sin embargo una estructura dada que la razén reflexiva
podia descubrir. La razén y el pensamiento humano en este periodo moderno temprano,
efectivamente era aun cuasi-divina.

La innovacién de Kant fue extender esta decisiva revolucién cientifica a la razén vy la
mente humanas. Esto resulté en lo que Terry Pinkard bien describe como el “desencan-
tamiento de la razén misma” (Pinkard 2009). La razén, antes que ser una expresion de
algdn orden césmico, debia ser auto-fundante y tenia que producir un orden para las
normas fuera de si misma. Sin profundizar demasiado en las turbias profundidades sobre
cémo era posible dicha auto-legitimacién, lo que precisa ser enfatizado es cudn central
resulta esta idea kantiana para la propia auto-comprensién de la modernidad. La teoria
critica de Kant proveyé el sustento teérico para la propia auto-legitimacién de la mo-
dernidad, precisamente porque Kant sostuvo que razén, conceptualidad y normatividad
podian ser auto-autorizantes, esto es, que podian fundarse a si mismas sin apelar a nada
fuera de la determinacién humana de estas nociones.

La narrativa del idealismo post-kantiano es impulsada por una satisfacciéon general
con el infento de Kant de considerar a la razén como capaz de establecer su propia au-
toridad. Una vez mds, no podemos explorar este asunto en profundidad ya que esta pre-
gunta sobre la legitimacién es una de las mds polémicas en la filosofia post-kantiana y en
la teorfa social. Con todo, este problema nos redirige a nuestra definicién del hdbito, ya
que parte de la respuesta de Hegel a Kant, como hemos visto, es proveer a lo normativo
de una base en un enfoque mucho mds robusto de la vida humana que la que provee
la auto-legislacién racional y el sujeto abstractamente auténomo. La filosofia practica de
Kant establecié un conjunto complejo y aparentemente formal de reglas por las cuales
un agente racional deberia actuar y reconocer como la base para su accién. Pero no
importa cudn adecuada, universal y coherentemente Kant pudo articular dichas reglas,
ellas no podrian establecer por qué alguien estaria motivado a actuar en concordancia
con ellas. Hegel responde a esto examinando las vias por las que, de hecho, los sujetos
se identifican con los principios que animan su cultura. Esta identificacién y apropiacién
es un proceso mucho més complejo y turbio que el imperativo categérico kantiano y la
formula para la ley universal.

La Filosofia del derecho de Hegel examina el escenario social, institucional y politico
en el que la concepcién kantiana de libertad podria ser una motivacién para la accién.
Lo que Hegel examina alli es cémo la vida moderna puede ser entendida como el cultivo
de prdcticas éticas colectivas, preocupaciones comunes y sensibilidades la concepcién
formal de libertad que Kant teoriza. Hegel considerd que la modernidad no era diferente

72



de cualquier otra forma de cultura, en el sentido de que cada sociedad tuvo sus concep-
ciones del derecho asi como una vida politica y social que cultivaba esos principios como
disposiciones de acuerdo con las cuales sus ciudadanos deberian haber estado motiva-
dos para actuar. Lo que distingue la modernidad es que tuvo que cultivar disposiciones
hacia el pluralismo, la tolerancia y una habilidad para hacer que sus ciudadanos se sin-
tieran acogidos en un mundo con moralidades en competencia. En sociedades mds anti-
guas, el contexto de moralidades en conflicto las llevé a su desintegracién y a su colapso,
siendo las tragedias de la antigua Grecia de Séfocles los ejemplos preferidos por Hegel.
Por contraste, la modernidad establecié disposiciones e instituciones que permitieron que
existiera el conflicto de manera tal que éste no amenazara la vida moderna misma o su
principio vital —la autodeterminacién—. Para Hegel, la moderidad es un conjunto de
instituciones y disposiciones en donde un sujeto auténomo podria sentirse acogido, aun
cuando el mundo moderno no tiene fundamentos mas alld de su legitimaciéon humana.
Es decir, es una forma de vida que se auto-transfora y autodetermina. Lo que Hegel hace
en su filosofia social y politica es otorgar a los conceptos de libertad moderna y autode-
terminacién kantiana, una forma de vida que un sujeto podria habitar, lo cual es mucho
mds que un simple concepto vital, sino que es un modo de ser en el mundo. Esto requirié
que la autonomia kantiana y el programa de su filosofia critica fueran reconectadas a la
naturaleza y se le otorgaran instituciones que cultivasen en sus ciudadanos esos ideales
como disposiciones.

El habito es central para el cultivo de la vida ética [Sittlichkeit]. La vida ética es
una forma exclusivamente moderna de relacién social en la cual las normas de nuestra
vida social colectiva poseen una racionalidad que es inmanente a la cultura misma.
Estas normas gobiernan nuestra vida ordinaria como una “segunda naturaleza”. La
cultura armoniza nuestros afectos, sensibilidades y disposiciones a través de la familia,
la educacién, asi como tamibén de las instituciones y los discursos de la sociedad civil.
A través de esta enculturacién, las normas de la sociedad no precisan ser actualizadas
en cada uno de sus posibles empleos, por medio de actos de autorizacién y validacién
(Hegel 1991, §151). Por lo general actuamos de acuerdo a las normas vigentes, no a
través de actos conscientes de reflexién, sino a través de disposiciones que operan en
nosotros, en lo que puede ser descrito como normas afectivas. Esta es la educacion
provista por la sociedad que cultiva respuestas éticas para que ellas puedan ser puestas
en prdctica en general sin mayor vacilacién; les entrega a esas normas una inmediatez
afectiva. En la modernidad, especialmente con el advenimiento de la sociedad civil,
este proceso de cultivo de disposiciones no justifica necesariamente la mantencién del
statu quo, debido a la presencia de estructuras institucionales en las cuales los valores
pueden ser impugnados o confrontados, lo cual, al menos tiene el potencial de prevenir
que las costumbres y las normas se atrofien. Sin esta disidencia e impugnacién los hdbi-
tos se estancan (Hegel 1975b, 58-60). Como ya hemos visto, esta es en parte la razén
por la cual Hegel describe el hdbito como una segunda naturaleza, por su propensién
a fortalecerse y a volverse fijas. No obstante, en contraste con el enfoque deleuzeano y
fenomenolégico sobre el habito que describimos al principio del articulo, el hdbito asf
concebido no nos vincula con una naturaleza reimaginada que provea un recurso no

discursivo para la transformacién humana.

73



Esto nos conduce al tercer modo hegeliano de pensar el hdbito, el que puede ser
descrito como histérico-mundial, y que también tiene un rol importante que jugar en
el espiritu objetivo de Hegel, su filosofia de la historia y su Fenomenologia del espiritu.
Cuando una forma de vida se ha vuelto vieja, los hdbitos enraizados por la cultura en sus
sujetos se convierten en patologias que, eventualmente, en el punto de defuncién de esa
forma de vida, se intuyen como inadecuadas y asi representan la aparicién potencial de
una nueva forma de vida. El trabajo de intuir simplemente cémo algo resulta inadecuado
o discordante, es la labor de lo negativo. Debido a que los hébitos son vividos como una
segunda naturaleza, ellos son dificiles de cambiar. En los términos de Hegel, esta discor-
dancia, lo negativo, emerge cuando los hdbitos, las practicas y los principios resultan en
un desajuste con aquello que el mundo ha devenido. Lo negativo emerge cuando los
principios que animan una cultura dejan de tener influencia sobre sus individuos, o donde
los conceptos que tenemos de nosotros mismos y del mundo parecen inadecuados o de-
sadaptados. Este punto de insatisfaccion y colapso es la base para la transformacién de
una forma de vida. Esta discordancia nos hace sentir extrafios [not-at-home] y esto fuerza
el lento y doloroso proceso histérico por el cual la vida ética y el mundo luchan por con-
cordar. Las formas pre-modernas de vida colapsaron y se transformaron violentamente en
formas de vida mds adecuadas que puedieron lidiar con las contradicciones que hicieron
caer esas civilizaciones. Gran parte de la narrativa de la historia de la filosofia de Hegel
presenta los detalles de muchas de estas tumultuosas transiciones. Pero la modernidad,
como Hegel la ve, es de un orden cualitativamente distinto; es la Gnica capaz de sortear
dicha discordancia sin que su forma de vida colapse.

Sin embargo, incluso la modernidad quizé ha alcanzado el punto donde “el espiritu
se satisface a si mismo en el mundo que ha creado” (Hegel 1966, 58). La moderna cultu-
ra liberal de consumo (la encarnacién mds reciente de la modernidad) se estd enfrentan-
do con los limites de la propia capacidad de la modernidad para la auto-transformacién.
Su crisis es el fracaso de los conceptos que animan la propia modernidad, esto es, la
auto-correccién y la autodeterminacién. La inquietud que lo negativo evoca es la necesi-
dad del colapso de esta forma de vida'’. Lo que debe ser enfrentado, lo que es causa de
ansiedad, son los limites de la vida moderna para poder transformarse a si misma. Como
hemos visto a través de este articulo, los hdbitos quieren continuar; quieren repetirse a si
mismos, y cuando no pueden hacerlo, causan inquietud o ansiedad, porque la identidad
individual y colectiva depende de su continuidad y repeticién. En cierto sentido, esto es
el Estado confrontando la vida moderna en el presente. Los hdbitos buscan repetirse a si
mismos, pero cada vez mds se ven enfrentados a un mundo que amenaza su continuidad,
y de manera mds importante, hay una emergente intuicién de que esos hdbitos estan de-
sadaptados. Existe una inquietud y una ansiedad de que esta forma de vida es, quizd, la
Oltima forma de vida humana. La cultura de consumo y la marca del liberalismo que han
dominado la vida occidental desde mediados del siglo XX se estd mostrando a si misma
como una forma de vida que ha envejecido. Es una forma de vida que parece incapaz de
transformarse en un conjunto de conceptos y en una cultura que resulte adecuada para
el mundo.

17 Esta idea estd magnificamente expuesta en el estudio de Jonathan Lear, “Plenty Coup, Chief of the Crow
Nation” (cf. Lear 2006).

74



La transformacién y explotacién del mundo natural, que ha sido el resultado mate-
rial de la idea de autodeterminacién, ha llevado esta idea a un punto insostenible. Esto
se intuye en la intransigencia de los hdbitos modernos: consumo, transporte y el exce-
so general que alimenta la sociedad de consumo. Aunque esta ansiedad incorporada
pueda proveer la condicién para un cambio de costumbre y de hdbitos, estos cambios
no transforman el nicleo que anima la idea misma de vida moderna. Hay una falla en
la coherencia de las normas que animan la modernidad y el proyecto mismo de auto-
fundamentacién. Los hébitos no pueden decirnos dénde ir después, todo lo que pueden
hacer es indicar, a través de su inadecuacién, la incoherencia de nuestras prdcticas y
compromisos, las que a su vez son los indicadores de la irracionalidad del todo. Pero
el fracaso de esta forma de vida no puede indicarnos ahora cudl serd la préxima forma
de vida adecuada. Es el preludio de una descomposicion sistematica de la modernidad:
una descomposicién que los recursos de la modernidad, por su propia naturaleza, son
incapaces de resolver a través de una revisién y discusién racional de sus précticas. La
inquietud, que cada vez mds es experimentada en las normas que animan la modernidad
y en los hdbitos que esas normas han cultivado, nos provee, en el enfoque de Hegel, con
las bases para una auto-comprensién. Pero al darnos cuenta qué somos y quiénes somos,
vemos que nuestros hdbitos muestran una forma de vida afieja y, a pesar de ello, esta es
la Unica forma de vida que podemos habitar. Desafortunadamente, esto tiene todos los
signos de una tragedia griega, ya que la resolucién del conflicto no estd disponible para
los protagonistas.

Agradecimientos

Lone Berstelen entregé muchas sugerencias Utiles para hacer los asuntos tratados en este
articulo mds accesibles a una audiencia interdisciplinaria. La minuciosidad de sus comen-

tarios es muy valorada.

Bibliografia
Bergson, Henri. 1944. Creative Evolution. Trad. A. Mitchell. New York: The Modern Library

[Bergson, Henri. 1974. “La evolucién creadora”. En Obras Escogidas. Madrid:
Aguilarl].

Deleuze, Gilles. 1994. Difference and Repetition. Trad. Paul Patton. New York: Columbia
University Press [Deleuze, Gilles. 2002. Diferencia y repeticién. Buenos Aires:
Amorrortu].

Dewey, John. 1922. Human Nature and Conduct. New York: Henry Holt [Dewey, John.
1964. Naturaleza humana y conducta. México: Fondo de Cultura Econémical.

. 1948. Reconstruction in Philosophy. Boston: Beacon Press [Dewey, John. 1986.
La reconstruccién de la filosofia. Barcelona: Planeta-Agostini].

Grosz, Elizabeth. 2012. “Habit Today”, Body and Society 19 (2-3): 217-239.

Hegel, Georg W. F 1991. Elements of the Philosophy of Right. Trad. H. B. Nisbet.
Cambridge: Cambridge University Press [Hegel, Georg W. F 1968. Filosofia del

derecho. Buenos Aires: Claridad].

75



. 2007. Lectures on the Philosophy of Spirit 1827-8. Trad. R. R. Williams. Oxford:
Oxford University Press [Hegel, Georg W. F. 1966. Fenomenologia del espiritu. Mé-
xico: Fondo de Cultura Econémical].

. 1975a. Lectures on the Philosophy of World History: Introduction. Trad. H. B.
Nisbet. Oxford: Oxford University Press.

. 1975b. Philosophy of Mind. Trad. A. V. Miller y W. Wallace. Oxford: Oxford
University Press.

Honneth, Axel. 2007. Alienation: A New Look at an Old Idea. Oxford: Oxford University
Press.

Korsgaard, Christine. 2009. Self-constitution: Agency, Identity and Integrity. Oxford:
Oxford University Press.

. 1996. The Sources of Normativity. Cambridge: Cambridge University Press.

Lear, Jonathan. 2006. Radical Hope: Ethics in the Face of Cultural Devastation. Cambridge,
Mass.: Harvard University Press.

Lumsden, Simon. 2013. “Between Nature and Spirit: Hegel’s account of Habit”. En D. S.
Stern (ed.), Essays on Hegel’s Philosophy of Subjective Spirit. Albany: SUNY Press.

Pinkard, Terry. 2009. “Normes, faits et formes de vie dans la Phénoménologie de I'esprit”.
En Marie-Andrée Ricard y Dario Perinetti (eds.), Lectures Contemporaines de la
Phénoménologie de I'esprit. Paris: PUF.

Ravaisson, Felix. 2008. Of Habit. Trad. Clare Carlisle y Mark Sinclair. London: Continuum.

Redding, Paul. 1999. The Logic of Affect. lthaca: Cornell University Press.

Russon, John. 2004. Reading Hegel’s Phenomenology. Bloomington, IN.: Indiana
University Press.

Skinner, Quentin. 1996. The Invention of Autonomy. Cambridge: Cambridge University
Press.

76



