REVISTA
PENSAMIENTO
POLITICO

HEGEL SOBRE LA VIDA, LA LIBERTAD Y LA PATOLOGIA SOCIAL*
Hegel on Life, Freedom, and Social Pathology

Frederick Neuhouser*

Resumen

En el presente articulo el doctor Neuhouser explora como la idea de vida
incorporada en la comprensién de Hegel sobre el espiritu puede ayudar
articulando una concepcién de patologia social que sea Util para la teo-
ria social critica. Para esto primero se propone resolver la relacién entre
la idea de funcionamiento saludable de un orden social y la libertad. En
este recorrido se muestra como la concepcién de espiritu en Hegel provee
recursos para extender la idea de lo patolégico mds alld de lo biolégico,
incluyendo diversas formas sociales de patologia que no tienen estricta
analogia con el dominio de la vida.

Palabras clave: Libertad, Hegel, teoria social critica, patologia social, Es-
piritu.

Abstract

In the present article doctor Neuhouser explores how the idea of life
incorporated in Hegel s comprehension about spirit can help articulating
a conception of social pathology which is useful to social critical theory.
For this, first, proposes to resolve the relation between the idea of a well-
functioning social order and freedom. In this way is shown how the conception
of spirit in Hegel provides means to extend the idea of pathological beyond
biological, including diverse social forms of pathology which have no strict
analogy with life’s domain.

Keywords: Freedom, Hegel, social critical theory, Social Pathology, Spirit.

* Publicado originalmente como “Life, Freedom, and Social Pathology”, en Freiheit: Stuttgarter Hegel-Kon-
gress 2011 (2013). Agradecemos al profesor Neuhouser por autorizar la traduccién del presente articulo.
Traduccién de Miguel Berrios (psicélogo de la Universidad ARCIS, Magister en Pensamiento Contempordneo
del Instituto de Humanidades de la Universidad Diego Portales).

** Profesor de filosofia en Barnard College, Columbia University. Es autor de Rousseau’s Critique of Inequali-
ty: Reconstructing the Second Discourse (forthcoming), Rousseau’s Theodicy of Self-Love: Evil, Rationality, and
the Drive for Recognition (2008) [en alemdn: Pathologien der Selbstliebe (2012)], Actualizing Freedom: The
Foundations of Hegel's Social Theory (2000), y Fichte's Theory of Subjectivity (1990).

103



Cuando los filésofos hablan sobre una segunda naturaleza en Hegel, es usualmente en el
contexto de discutir los roles que los hdbitos y las costumbres juegan en la constitucion del
carécter ético de los miembros de una sociedad racional. Esta es ciertamente una regién
rica y fructifera del pensamiento de Hegel, pero en este articulo quiero enfocarme en un
aspecto diferente de la segunda naturaleza: el sentido en el que el concepto central de
la filosofia de Hegel —Geist, o espiritu— es en si concebido como una especie de segunda
naturaleza —mds precisamente, como vida superada, o aufgehobenes Leben—. Elijo tratar
este tema debido a que estoy interesado en la medida en que, centrdndose en la funda-
ciéon del espiritu en la vida, se puede proveer una filosofia social hegeliana en general con
recursos normativos para la critica (o una evaluacién més generalmente). En particular,
quiero considerar si acaso la idea de vida como estd incorporada en la comprensién de
Hegel sobre el espiritu puede ayudar articulando una concepcién de patologia social que
sea Util para la teoria social critica. Una parte importante de esta tarea serd resolver qué
relacién tiene la idea del funcionamiento saludable de un orden social con el concepto
normativo superior de la filosofia de Hegel, la libertad.

Tan pronto como uno se toma en serio la idea que la vida sirve como un modelo
para el espiritu, se presenta una riqueza de posibilidades para concebir los fenémenos
sociales como patolégicos. Si la vida es un proceso teleolégico que cumple sus fines a
través de una actividad que posee una cierta estructura caracteristica, entonces cualquier
ser viviente que falla en alcanzar dichos fines, o deja de funcionar de la manera que es
caracteristica a la vida, contard como muerto, moribundo, o de algin otro modo dis-
funcional. En otras palabras, el fracaso de una especie de reproducirse, o su fracaso de
organizarse asimilando y remodelando su ambiente externo de acuerdo con sus necesi-
dades vitales, pareceria, desde la perspectiva de la vida, como patoldgica'. Si el Espiritu
comparte una estructura fundamental con la vida, se podria decir que las entidades es-
pirituales —las sociedades humanas, por ejemplo— estédn enfermas o son disfuncionales si
es que fueron incapaces de reproducirse a través de generaciones, o si apenas triunfan
en satisfacer sus necesidades materiales o en hacer de su enforno un “hogar” que dé
expresion a su naturaleza especifica.

Existe una amplia variedad de fenémenos sociales familiares que podrian ser subsu-
midos bajo estas categorias de malfuncionamiento biolégico y fructiferamente considera-
dos como instancias de patologia en el reino espiritual. Estoy pensando aquf en cualquier
numero de prdcticas sociales no sustentables, desde bajas tasas de natalidad a formas
de socializaciéon que fracasan al producir nuevas generaciones motivadas a reproducir
espontdneamente (o voluntariamente) sus instituciones sociales. Otros ejemplos incluirfan
précticas productivas que hacen estragos en el ambiente natural en vez de remodelarlo
para dar cabida a los fines humanos, de manera que respete las restricciones que la na-
turaleza sitGa sobre nuestros proyectos y actividades. Similarmente, una sociedad que se

ha organizado sélo con violencia y discordia entre sus partes, o con considerable desper-
dicio de la energia de sus miembros, podria ser considerada como sufriendo algin tipo
de patologia, en tanto que ha fallado en exhibir lo espontdneo, un auto-desarrollo sin

coercién exhibido por organismos biolégicos que funcionan adecuadamente.

' Mucho de mi entendimiento de la concepcién de vida de Hegel se lo debo a Thomas Khurana (2013).

104



Al mismo tiempo, la concepcidn de Hegel del espiritu provee recursos para extender
la idea de lo patolégico més alld de lo biolégico, como para incluir distintivas formas
sociales de patologia que no tienen estricta analogia con el dominio de la vida. La idea
aqui es que las formas del Espiritu que funcionan adecuadamente, al tiempo que com-
parten similitudes estructurales con la vida que funciona adecuadamente, incluirian cier-
tas funciones peculiares a seres espirituales. No es dificil determinar con precisién lo mas
importante respecto de lo cual el espiritu va mds alld de la mera vida, ya que Hegel llama
nuestra atencién sobre ello repetidamente: aunque se puede decir de una especie biolé-
gica que se mantiene poniendo diferencias internas a si misma y luego aboliendo dichas
diferencias, asi como también por asimilacién de su otro externo (naturaleza inorgénica)
y asi rehaciéndola a su propia imagen, la vida, en contraste con el espiritu, permanece
inconsciente de si misma y de su actividad caracteristica. La vida puede existir como aque-
llo que esencialmente es solo para otro, su verdadera naturaleza puede ser realizada solo
para un ser que, como el espiritu, es consciente (y, por supuesto, auto-consciente).

No estariamos muy lejos de la realidad si, como una primera aproximacién, defini-
mos espiritu como vida autoconsciente. A la luz de esto, mi pregunta aqui puede ser cru-
damente formulada como: ¢qué sucede con la vida y sus funciones esenciales cuando se
le agrega autoconsciencia? O, menos crudamente: 2cémo pensar en el espiritu en tanto
vida autoconsciente ayuda a definir el “funcionamiento adecuado” de un ser espiritual vy,
por extensién, a entender en qué consiste la patologia en el dominio del espiritu objetivo
(o de la sociedad humana)?2 Como ya he sugerido, para Hegel, el rango de fenémenos
que podrian contar como patologias sociales es mucho mds amplio que el subconjunto
que considero aqui; en esta ponencia me restrinjo a patologias que podrian ser descritas
en términos del fracaso del espiritu en realizarse como segunda naturaleza o aufgehobe-
nes Leben. Pronto se vuelve evidente que articular esta categoria de patologias es mucho
mds complejo de lo que parece estar implicado en la simple férmula “el Espiritu es igual
a la vida mds auto-consciencia”, cuando se consideran las complicaciones que surgen
una vez que la autoconsciencia es introducida en lo vivo. Permitaseme sefalar tres de
las complicaciones mds importantes. Primero, el telos de la vida sufre una transforma-
cién sustancial cuando la autoconciencia es considerada: en los seres espirituales, el fin
de la reproduccién biolégica se convierte en el fin de la libertad (donde la libertad estd
entendida de tal manera que un cierto tipo de autoconsciencia es esencial para ella). Se-
gundo, la autoconsciencia trae consigo un tipo de Entzweiung —una bifurcacién o divisién
interna— que falta en la mera vida. Hegel expresaria este punto diciendo que el espiritu
autoconsciente es y no es idéntico con la vida (y que, ademds, se sabe a si mismo como
ambos); uno también podria decir que, completamente realizado, el espiritu estd al tanto
de si mismo al mismo tiempo como vida y como mds que vida (donde ‘mds que vida' sig-
nifica sobre o superior a la mera vida). Tercero, la autoconsciencia entra en el ser espiri-
tual en dos niveles distintos: no es simplemente espiritu como un todo, en una especie de
consciencia colectiva, que estd consciente de si mismo como vida (y como mds que vida);
sus partes compuestas —los sujetos individuales— también gozan de autoconsciencia, y la
adecuacién de la autoconsciencia del espiritu como un todo depende de la forma asumi-
da por la autoconsciencia de sus miembros individuales.

105



Comenzaré por discutir la segunda de estas complicaciones, a saber, la “contradic-
cién” en la relacién consciente que el espiritu adopta con respecto a la vida —el hecho
que debe distinguirse de la vida y al mismo tiempo identificarse con ella—. Sugiero que,
para Hegel, los fracasos de establecer esta actitud dual hacia la vida deben calificar
como formas de patologia espiritual (perturbaciones en el funcionamiento correcto de un
ser espiritual). Y en la medida en que dichos fracasos son fenémenos sociales —en la me-
dida en que ellos caracterizan a la consciencia colectiva de la sociedad, o en la medida
en que su presencia en la consciencia de los miembros individuales depende de causas
sociales—, pueden ser considerados como patologias sociales. Esta clase de patologias
pueden ser descritas como fracasos de la consciencia en llevar a cabo una actividad es-
pecifica que define la subjetividad en general. Hay que recordar aqui la caracterizacién
que Hegel hace del sujeto en el prefacio a la Fenomenologia del espiritu como “pura,
simple negatividad”, como “Entzweiung (o bifurcacién) de lo simple” y como un Verdop-
pelung (una duplicacién) que primero pone la diferencia (u oposicién) y luego la niega
restituyendo la identidad entre los opuestos que él mismo ha puesto (Hegel 1970a, 23).
De acuerdo a este pasaje, la naturaleza de la consciencia reside en participar en una
actividad distintiva —la auto-negacién—, ésta consiste en dividirse a si misma en dos vy
subsecuentemente negar esta divisién para asi unir lo que ha sido desgarrado de manera
que tanto cancela como preserva esa divisién. La relevancia de esta actividad que define
la subjetividad para entender el espiritu como aufgehobenes Leben, se pone de manifies-
to en la observacion que Hegel hace en el mismo pardgrafo sobre qué es lo que hace al
espiritu una “sustancia viviente”, antes que una inerte y sin vida. El punto aqui es que en
su estructura bdsica la actividad distintiva del espiritu imita la actividad caracteristica de
la vida (incluso si esta Gltima carece de la propiedad espiritualmente crucial de la auto-
consciencia). La vida en general —una especie bioldgica, por ejemplo— sélo se mantiene
a sf misma a través del tiempo dividiéndose en seres vivos individuales, los cuales, en el
esfuerzo por vivir y reproducirse y, en Gltimo término, por morir, llevan a cabo funciones
vitales de las cuales depende la supervivencia de la especie completa. Que la actividad
natural distintiva del espiritu es relevante para la patologia es claramente indicado por la
identificacion de Hegel de este movimiento de consciencia —todavia en el mismo parégra-
fo— con la superacién de la alienaciéon [Entfremdung]. Y més tarde, en el prefacio, despe-
jando cualquier duda que podria quedar acerca de la significancia de estas conexiones,
Hegel caracteriza la ausencia o fractura de la actividad auto-negativa de la conciencia
como un tipo de muerte (espiritual) (Hegel 1970a, 36).

Algo de lo que estas caracterizaciones abstractas del espiritu y sus patologias llegan
a ser mds concretamente estd insinuado en las siguientes lineas:

[...] la vida del espiritu no es la vida que se asusta ante la muerte [...] la
desolacién, sino la que sabe afrontarla y mantenerse en ella. El espiritu
sélo conquista su verdad cuando es capaz de encontrarse a si mismo en el
absoluto desgarramiento [...] no es esta potencia [...] que se aparta de lo
negativo [...] sino que sélo es esta potencia cuando mira cara a cara a lo
negativo y permanece cerca de ello (Hegel 1994, 24).

106



Como yo interpreto este pasaje —y también como Nietzsche debié haberlo leido—, la
marca fundamental de la espiritualidad floreciente es la capacidad consciente de tolerar
la contradiccién (o ambigiedad) de manera que evite negar cualquiera de los dos polos
opuestos, razén por la cual nunca elimina completamente su oposicidon?. Como Nietzsche
pone el punto, “[...] quizd no exista indicio mds decisivo de la ‘naturaleza superior’, de
una naturaleza més espiritual, que estar escindido en aquel sentido y que ser realmente
todavia un lugar de batalla de aquellas antitesis [...]" (Nietzsche 1972, 59). Aunque He-
gel estaria en desacuerdo con Nietzsche que la tensién espiritual debe tomar la forma de
una batalla entre opuestos, parecen estar de acuerdo —también con Freud— en el punto
més fundamental: el bienestar espiritual consiste en negociar conscientemente contra-
dicciones internas en vez de ignorarlas, negarlas, o huir de ellas de alguna otra manera.

Aunque en este pasaje Hegel habla del espiritu manteniendo una relacion de tension
con la muerte, la contradiccién espiritual de mayor inferés aqui es aquella entre la auto-
consciencia y la vida. (Estrictamente hablando, es incorrecto llamarla una contradiccién
entre el espiritu y la vida, porque el espiritu no debe ser identificado con ninguno de los
dos polos sino que con la actividad de mantenerlos juntos de una manera apropiada).
Como ya he indicado, los sujetos que alcanzan la espiritualidad estdn conscientes de
ellos mismos en tanto vida y, al mismo tiempo, en tanto més que vida. (Y un sujeto que
esté consciente de si mismo como vida, también estd consciente de si mismo como vul-
nerable a la muerte [en el sentido biolégico], ya que la muerte de individuos vivientes es
esencial para el proceso de la vida mds generalmente). Si seguimos la sugerencia que
la ausencia de una conciencia dual de la relacién de uno con la vida cuenta como una
manera en la cual la actividad espiritual fracasa en llevar acabo su funcién apropiada,
entonces los candidatos mds obvios para la patologia social parecerian ser variaciones
sobre lo que la Fenomenologia describe —en el deseo, en la lucha a muerte, y en el sefio-
rio y esclavitud— como fracasos de la autoconsciencia de satisfacerse a si misma. En todas
estas formas pre-espirituales de autoconsciencia, el fracaso de intentar encontrar satisfac-
cién puede ser rastreado a una auto-concepcién inadecuada o, mdés precisamente, a la
concepcidn que tiene un sujeto de su relacién con la vida que desconoce esa conexién,
o groseramente malinterpreta la amenaza que esa conexién plantea para alcanzar el ser
un sujeto [subjecthood)]. El elemento comin a todas estas configuraciones es una con-
cepcién excesivamente exaltada de la subjetividad y de las caracteristicas que la definen:
libertad o Selbstdndigkeit (independencia o autosuficiencia). En cada caso, la propiedad
esencial de la subjetividad, su Selbstindigkeit, es llevada a consistir en lo que el espiritu
realizado plenamente aprehenderd como una deficiente, unilateral relacién a la vida, en
la cual un sujeto afirma su Selbstdndigkeit al probarse a si mismo el no tener ninguna re-
lacién esencial a la vida, demostrando asf su elevado estatus en relacién a lo meramente
viviente a través de su completa independencia de muchos lazos con el mundo que los

seres vivientes confian para llevar a cabo sus funciones vitales. Similarmente, el fracaso

2 Algo similar es verdadero de la vida: “Algo estd vivo sélo en la medida en que contiene la contradiccién
dentro de si; [...] [la vida] es el poder de contener y soportar la contradiccién dentro de si misma” (Hegel

1970c, 76). Cf. también Hegel 1970d, 469 y Hahn 2007, 29.

107



de cada una de estas configuraciones puede remontarse a las diferentes maneras en las
cuales las précticas que sus sujetos deben contraer de modo de hacerse valer a si mismos
como lo que ellos consideran ser, requiere de hecho una conectividad a la vida que des-
mienta su autoconcepto.

Es de gran importancia que, al hablar sobre autoconsciencia y la actividad que la
define, tuvimos que invocar la idea de satisfaccién para decir en qué consiste su funcio-
namiento adecuado. Esto no es accidental. Por el contrario, la idea de satisfaccién es tan
fundamental para la posicion de Hegel, que uno podria definir la patologia, en el sentido
mds general, como el fracaso de un sujeto de satisfacerse en su actividad caracteristica.
Definir “funcionamiento adecuado” y “patologia” en términos de satisfaccién implica que
la actividad distintiva de la autoconsciencia es un tipo de esfuerzo —una actividad que,

implicita o explicitamente, estd dirigida a una meta, cuyo logro se traduce en satisfaccién
y, como la palabra alemana Befriedigung implica, en un estado de paz interna—. Asi, si
el pensamiento de Hegel provee los recursos para una concepcién de la patologia o del
funcionamiento impedido, es necesario especificar el propésito o meta de su actividad
distintiva. En la Fenomenologia uno puede encontrar distintas formulaciones generales de
aquello por lo que el espiritu esencialmente se esfuerza —Selbstandigkeit sin limites, por
ejemplo, pero también: autoconocimiento completo, perfecta correspondencia entre lo
que él es y como él se toma a si mismo, y la creacién de un mundo que expresa adecua-
damente el auto-entendimiento del espiritu—. Y, al lado de éstas, en el contexto especifico
de la autoconsciencia, la meta de la actividad del sujeto es descrita en términos del reco-
nocimiento de otros sujetos autoconscientes.

Aun asi, todas estas formulaciones pueden ser entendidas como descripciones de
una meta singular que guia al espiritu en cada una de sus actividades caracteristicas.
Expresado mds generalmente, el proyecto del espiritu —su esfuerzo caracteristico— es su
autodefinicién y autorealizacién. Mds precisamente, un ser espiritual opera siempre, im-
plicita o explicitamente, con una concepcién de lo que esencialmente es, donde la esen-
cia en términos de aquello que lo define es una versién de la Selbstandigkeit o la libertad,
y donde Selbsténdigkeit es definida en contraste con lo que requiere no ser selbstdndig,
ya sea éste una mera cosa, otro sujeto que ha rendido su propia posicién como sujeto,
o —en el caso mds relevante aqui- la vida misma, entendida como la antitesis de la auto-
conciencia. Una autoconcepciéon de este tipo general es claramente normativa mds que
meramente descriptiva —invoca un estdndar de cémo luce una subjetividad “verdadera”,
realmente realizada—, y es la base para el esfuerzo espiritual, pues el sujeto que posee
dicha autoconcepcidn es tipicamente también consciente que su existencia actual falla en
estar a la altura de lo que esencialmente es. El esfuerzo del espiritu se manifiesta como
una actividad real y préctica en la cual un sujeto interactta con lo que considera como
diferente de si mismo —con el mundo obijetivo y con otros sujetos— para constituirse, en sus
relaciones concretas con otros, como el tipo de ser (selbstdndiges, o libre) que se toma
a sf mismo esencialmente ser. La satisfaccién, entonces, consistiria en el establecimiento
de relaciones reales con las cosas y con ofros sujetos que dan expresién exhaustiva al
entendimiento especifico que el sujeto tiene de su propia Selbstdndigkeit, y patologia en
este reino podria ser pensada como cualquier situacién que sistemdticamente impida la
satisfaccion definida de este modo.

108



Si nos cefimos al mds simple de estos casos, el del deseo, su patologia podria ser
descrita como la incapacidad sistemdtica de un sujeto de satisfacerse —una incapacidad
de saberse y experienciarse como libre bajo su propio entendimiento especifico de en qué
consiste la libertad—. Ademds, este fracaso se debe a la empobrecida concepcién que el
deseo tiene de su Selbstéandigkeit, de acuerdo a la cual ser independiente requiere un re-
chazo a su dependencia esencial a todo lo que estd fuera de si mismo, incluyendo todos
los otros participantes en la vida. El problema aqui no es que, como un ser biolégico,
la autoconsciencia deseante esté involucrada de hecho en los procesos de la vida pero
negando o desconociendo ese involucramiento; més bien, el problema es que, porque
define su propia libertad en completa oposicién a la vida, las promulgaciones de su au-
toconcepto requieren que interactie con la vida (incluso si es de una manera puramente
negativa), refutando asf su pretensién de no tener relacién esencial con ella y de ser, por
esa razén, libre. Los intentos del sujeto deseante de probarse a si mismo por sobre la vida
requieren que use la vida y, por lo tanto, que dependa de ella, como un chivo expiatorio
en su busqueda espiritual de realizarse como libre. Ademdés, su compromiso real con la
vida —algo que, como un ser viviente, no puede evitar— esté destinado a permanecer va-
cio de significancia espiritual, a ser considerado como ajeno a todo lo que necesita ser
esencial para él. Incluso aqui, en la versién mds simple de la insatisfaccién de la auto-
consciencia, no se trata de un fracaso del sujeto de participar realmente en los procesos
de la vida o incluso en estar consciente que estd participando en ellos. El fracaso, més
bien, estd en la incapacidad del sujeto de integrar, tanto en su autoconcepciéon como
en su actividad préctica, su dependencia con la vida y su entendimiento de su propia
libertad. Su problema es el de unir dos cosas que parecen para él irreconciliablemente
opuestas, lo que es otro modo de decir que fracasa en la tarea espiritual de soportar o
negociar la contradiccién. Otra manera de describir la patologia que sufre el deseo seria:
dado que lo que la autoconsciencia deseante niega no es el hecho que esté viva, sino la
importancia esencial de su participacién en la vida, ella estd necesariamente alienada
de una parte de lo que en realidad es y hace. (Y versiones mds complicadas de estos
mismos fracasos, incluyendo versiones mds complicadas de la alienacién del sujeto de
si mismo, podrian ser atribuidas a las configuraciones de una autoconsciencia que sigue
al deseo, incluyendo la lucha a muerte por el reconocimiento y la relacién entre el amo
y el esclavo).

Trataré de hacer mds concretas estas ideas de la Fenomenologia pensando en las
implicaciones para la teoria social, especialmente en tanto ellas son relevantes a una
concepcién de patologia social. Anteriormente, al caracterizar la actividad distintiva del
espiritu, mencioné dos términos —alienacién y reconocimiento— que pueden fécilmente
ser conectados con la idea de patologia social. Por ejemplo, uno podria concebir una
descripcién de patologia social en torno a la riqueza y complejidad del concepto Hege-
liano de alienacién, o siguiendo a Axel Honneth, se podria intentar articular la idea de
patologia social en términos de relaciones de reconocimiento fallidas entre los miembros
de una sociedad (Honneth 2007). Ambos enfoques pueden proveer provechosos andlisis,
genuinamente hegelianos, de los males a los que la sociedad moderna es vulnerable (y
ninguno es completamente separado del ofro ya que las relaciones de reconocimiento
poco satisfactorias son seguramente una parte de la alienacién). La estrategia que quiero

109



perseguir, sin embargo, es distinguir qué se deviene del concepto de patologia social si
uno comienza con la idea de una adecuada relacién espiritual en la oposicién entre vida
y subjetividad, y con la idea correspondiente de lo que una disrupcién en la relacién entre
sujetos auto-conscientes y vida podria consistir.

Como he argumentado, la raiz del problema del deseo reside en su empobrecida
concepcién de subjetividad —o, mds precisamente— en el tipo de libertad que debe ser
adscrita a los sujetos auto-conscientes. A la base de esto uno podria concluir que cual-
quier patologia resultante de dicho concepto erréneo residird primero y principalmente
en la esfera de la consciencia —en otras palabras, la patologia consistird simplemente en
falsa consciencia, en una concepcién deficiente de lo que uno esencialmente es— y que
su remedio, por lo tanto, se centrard en transformar la consciencia de aquellos que la
sufren. Llamaremos a esto el modelo terapéutico de emancipacién. Que esta perspectiva
se aproxima a la consideracién de Hegel en el prefacio de la Rechtsphilosophie del rol
emancipatorio que la filosofia puede jugar en el mundo moderno (Hegel 1970c¢, 26-28),
no debe cegarnos del hecho que los recursos de Hegel para concebir la patologia social
se extienden mds alld del modelo terapéutico, y que la importancia que este modelo asu-
me en la Rechtsphilosophie depende de una pretensién especifica y ya no plausible que
la sociedad mundial ya es, en esquema bdsico, objetivamente racional y que todo lo que
necesita para ser completamente racional es que sus miembros la aprehendan como tal,
en el pensar. Como la Fenomenologia lo aclara, Hegel tiene mds recursos que éste para
entender la patologia social, y son estos recursos los que debemos apropiar si es que
queremos tener una teorfa social critica genuina.

Otra manera de presentar este punto es decir que lo que puede ser visto como una
posicién idealista unilateral en el prefacio a la Rechtsphilosophie, encubre una perspec-
tiva decididamente mds materialista de la patologia social que el pensamiento de Hegel
también pone a nuestra disposicién (y esta es, arguiria, la més fundamental de las dos).
El origen de lo que llamo el materialismo de Hegel en la teoria social yace en que, segin
su parecer, el espiritu es més que mera consciencia —no es tan solo sujeto sino también
sustancia— y que sus actividades caracteristicas son a la vez mentales y materiales. Esto
es porque, como ya he indicado, lo que guia al espiritu, si se quiere, no es meramente el
impulso de concebirse de una cierta manera, sino también el hacer real esa auto-concep-
cién —promulgarla en el mundo— y hacerlo de tal modo que sus actividades y productos
den testimonio objetivo de ser actualmente, en la consciencia, lo que se considera a sf
mismo. Las prdcticas materiales, entonces —los procesos de vida— son précticas que a la
vez dan expresién a las auto-concepciones del espiritu y forman, e incluso corrigen, esas
auto-comprensiones. En otras palabras, el mantener juntas las contradicciones caracte-
risticas al espiritu no ocurre sélo en la consciencia; también las prdacticas materiales son
parte esencial de la negociacién espiritual de estas contradicciones. Ademds, las préc-
ticas materiales son esenciales para el objetivo del espiritu de alcanzar una verdadera
concepcién de si mismo, ya que el Unico modo que tiene de corregir sus auto-conceptos
es descubriendo cémo esos auto-conceptos, al ser promulgados en prdacticas materiales,
producen relaciones reales entre sujeto y objeto —entre autoconsciencia y vida— las cuales
desmienten el propio concepto de Selbsténdigkeit que esas prdacticas debian expresar. Si

para Hegel el “ser social” no determina unidireccionalmente la “conciencia social”, a

110



ésta Gltima se le da expresién determinada y transformada en prdcticas sociales que son
irreductiblemente materiales, en el sentido que ellas estén completamente entrelazadas
con las funciones de la vida. Incluso, si hay mdés acerca de lo social que el mero com-
promiso con la vida, también es cierto que cualquier cosa que pertenezca a lo social —las
relaciones de reconocimiento, por ejemplo— estd, al mismo tiempo, inextricablemente
ligado a los procesos de la vida. Esto significa que la mayoria de lo que deberia contar
para nosotros como patologia social debe ser teorizado no simplemente como una falsa
consciencia sino, a su vez, como una falsa préctica material —esto es, prdcticas sociales
que encarnan modos falsos o insatisfactorios de negociar la oposicién entre autocons-
ciencia y vida—.

La configuracién de esclavo y amo ofrece la més nitida imagen de cémo la relacién
de un sujeto consigo mismo (con su autoconcepto) y su relacién con otros sujetos (via
reconocimiento) son, al mismo tiempo, relaciones con la vida. Primero, el convenio so-
cial entre esclavo y amo se sigue de una concepcién especifica de la libertad apropiada
para sujetos autoconscientes. Aunque este punto es frecuentemente ignorado, ambos,
el esclavo y el amo, suscriben a una concepcidn Unica y unilateral de Selbstédndigkeit
en tanto completa independencia de todo lo externo al sujeto individual, incluyendo el
mundo obijetivo con el cual debe interactuar para poder vivir. Mds ain, esta concepcién
compartida —lo que Durkheim llamaria la conciencia colectiva de la sociedad- es una
parte importante de lo que hace de los dos sujetos desiguales un “nosotros” —una entidad
social genuina— en vez de dos “Yo” independientes. (Otra parte de los que los hace ser un
“nosotros” es que su lucha con la vida es, aunque desequilibrada, un proyecto colectivo
emprendido por seres materiales independientes). Que ambos, esclavo y amo, suscriban
a la misma excesivamente rigida concepcién de libertad explica por qué el resultado de
la lucha a muerte es en sf mismo tan completamente asimétrico: si la Selbstandigkeit re-
quiere absoluta independencia de todo “otro”, entonces reconocer los propios lazos a la
vida, como el futuro esclavo lo hace en la lucha a muerte, es estrictamente incompatible
con un sujeto independiente. La relacion radicalmente desigual entre esclavo y amo es
meramente una expresién de esta vista compartida del “todo y nada” de la subjetividad,
una vez unido al hecho que, enfrentando la posibilidad real de muerte, un sujeto afirma
el valor esencial de la vida junto con las dependencias que vienen con ello, mientras el
otfro persiste en su exclusiva valoracién de la absoluta independencia. Asi, la relacién uni-
lateral de reconocimiento entre amo y esclavo, incluida la relacién de dominacién entre
ellos, estd fundada tanto en una cierta concepcién general de la subjetividad como en
las diferentes relaciones especificas con la vida que (en la lucha a muerte) cada uno ha
asumido en el mundo. Por otra parte, los patrones de reconocimiento siempre se mani-
fiestan en prdcticas materiales®. Esto se sigue de la perspectiva que lo mental y lo material
nunca estdn en completa separacién, lo que estd asimismo ligado al hecho que, para los
sujetos humanos, las relaciones de reconocimiento son siempre expresadas en relaciones
entre cuerpos. Por estas razones, esclavo y amo asumen relaciones con la vida que son tan
unilaterales como las relaciones de reconocimiento de las que son expresién. Los dos mo-

mentos de la reproduccién material de la vida —produccién y consumo— son desgarrados,

3 Esta pretensién es correcta mientras uno se mantenga en la esfera objetiva del espiritu; es menos verdade-
ra para el espiritu absoluto, aunque en el arte y la religién un elemento de materialidad estd aun presente.

111



cada uno adscrito a sélo uno de los polos opuestos de la relacién: el esclavo trabaja
mientras el amo disfruta y al hacerlo, cada uno, al mismo tiempo, se relacionan con el
otro a modo de reconocimiento. Para el esclavo, el trabajo es a la vez una relacién con
la vida, una relacién consigo mismo (una expresién de su propia actitud ante la libertad
y la vida) y una relacién con otro sujeto (a través de relaciones de reconocimiento que
definen las condiciones de autoridad y sujecién). La labor servil misma debe contar como
actividad espiritual —lo mismo es verdadero para el goce del amo—ya que es una manera,
aunque primitiva e insatisfactoria, de negociar la oposicién entre auto-consciencia y vida.

Sin embargo, ¢dénde tiene cabida exactamente la patologia en esta descripcién? Es
tentador localizar el cardcter patolégico de la relacién amo-esclavo en cualquier nimero
de sus caracteristicas: ninguna de las partes de la relacién encuentra reconocimiento de su
contraparte que sea genuinamente satisfactorio; su relacién estd fundada en la dominacién
mds que en la libertad; el esclavo estd alienado de su verdadera esencia (ya que él es po-
tencialmente un sujeto independiente, aln cuando en sus circunstancias actuales, sélo ve
a su amo como perteneciente a esa categoria exaltada). Ninguna de estas respuestas es
incorrecta, pero una descripcién mds comprensiva del problema es que, tomada como un
todo, la sociedad a la cual el esclavo y el amo pertenecen no puede alcanzar su satisfaccién
espiritual —no puede satisfacerse a si misma—, esto en el sentido que las condiciones reales
de su existencia necesariamente contradicen, o no estdn a la altura, de la concepcién de
libertad sobre la cual se ha fundado a si misma. Sus prdcticas aspiran a una libertad reali-
zada (bajo una descripcién especifica) pero terminan produciendo su opuesto.

Cuando uno agrega a esta imagen la idea que la libertad realizada en el mundo
requiere participaciéon en los procesos de la vida, se puede observar que esta carac-
terizacién, mds comprensiva de la patologia social, puede también ser formulada en
términos de un fracaso de la sociedad para negociar de forma satisfactoria la oposicién
entre subjetividad y vida. Lo que esto significa es que las variadas formas en las cuales
los miembros sociales participan en la vida no son, al mismo tiempo, expresiones de su
libertad; y que, contrariamente, las actividades que ellos consideran como expresiones
de la libertad no son, al mismo tiempo, maneras de participar en la vida. La completa
satisfaccién espiritual, en cambio, requiere que la vida sea elevada a libertad y que la
auto-consciencia sea llenada con los propdsitos de la vida. En esta perspectiva, la pa-
tologia social existe siempre que las condiciones bésicas de una sociedad impidan a sus
miembros —en sus auto-conceptos, en sus relaciones de reconocimiento con ofros y en
sus prdcticas materiales— reunir su participacién tanto en el reino de la libertad como en
el reino de la necesidad. Realizar esto con completo éxito significaria que no hay activi-
dad esencial a la vida que no sea también un lugar para la libertad, ni tampoco expresién
de libertad que no sea al mismo tiempo una préctica material. No es dificil reconocer en
este pensamiento la idea central de la consideracién de Marx sobre el trabajo alienado:

“el hombre (el tfrabajador) sélo se siente libre en sus funciones animales [...], y en cambio
en sus funciones humanas se siente como animal” (Marx 2009, 110). Pero, si Hegel estd
en lo correcto acerca de las condiciones de satisfaccién espiritual, entonces Marx estd
equivocado cuando, mds tarde en su carrera, sugiere que la verdadera libertad comienza

|II

sélo donde la “produccién material” cesa, esto es, sélo donde la actividad humana es

completamente indeterminada por la naturaleza y ya no es emprendida en aras de la

112



satisfaccion de necesidades y de “propdsitos externos” —la mantencién y reproduccién de
la vida— impuestos sobre nosotros por nuestra participacién en la vida*.

Por tanto, una sociedad basada en la relacién entre esclavo y amo exhibe patologia
porque, en vez de negociar la contradiccién entre auto-consciencia y vida, responde al
problema con una estrategia similar a lo que el psicoandlisis llama escisién o disociacién.
La vida misma se separa en dos, en tanto la produccién y el consumo caen en diferentes
y mutuamente antagonistas clases sociales. Esto da como resultado que el consumo toma
lugar ignorando la actividad y los agentes que le hacen posible, mientras que la produc-
cién es llevada a cabo no con el propésito de satisfacerse o satisfacer a ofros, sino sélo
porque el obedecer al amo es un prerrequisito bdsico para mantenerse con vida. Esta
divisién dentro de las actividades de la vida implica también una divisién espiritual: la so-
ciedad se divide a si misma en dos grupos de individuos, uno de los cuales es absorbido

" (II

en la vida pero que es “no libre” (“unfree”), mientras que el otro, tan alejado de la vida
como sea posible, disfruta, precisamente por esa razén, de una especie de libertad. El
problema no es meramente que unos son libres mientras que otros no lo son, sino, mds
importante ain, que tanto la libertad como la vida permanecen vacios e insatisfechos. El
esfuerzo por las necesidades de la vida muda a un lugar de dominacién y auto-negacién
mds que uno de libertad, y su contraparte, el goce, deviene en el consumo de lujos que
resulta en un fracaso en la satisfaccién. Aquellos que trabajan sélo lo hacen simplemente
para sobrevivir, mientras que aquellos que consumen tienen un fin espiritual a la vista (de-
mostrar su libertad) pero son movidos por una visién distorsionada de lo que esta libertad
consiste (completa independencia de los lazos de la vida).

Al articular la idea de “negociar la contradiccién” que yace en el corazén de la
concepciéon de espiritu de Hegel, he enfatizado en dicha idea en el punto que se enfoca
en reconciliar la oposicién entre subjetividad y vida de una manera que parece erradicar
més que preservar la diferencia entre ellos. A esto es natural objetar: si todo proceso de la
vida se convirtiera en un lugar de libertad y cada expresién de libertad en llevar a cabo un
proceso de la vida, 2es la contradiccién entre ellas negociada o simplemente eliminada?
Seria un error negar que la versién de Hegel del pensamiento dialéctico enfatiza el mo-
mento reconciliador en la negociacién de la contradiccién. Pero también seria un error
concluir, como muchos lo han hecho, que el sistema de Hegel devora contradicciones
omnivoramente, las digiere, y luego las expele en una forma que vuelve indistinguibles los
ingredientes originales. Las criticas de Hegel son correctas al menos en esto: si negociar
la contradiccién entre subjetividad y vida dio lugar a que no haya tensién entre ellas,
entonces (como Hegel mismo menciona repetidamente) el espiritu seria inerte y carente
de vida, por lo tanto, no seria espiritu en absoluto. Si tomamos este punto seriamente,
relacionar espiritualmente la autoconsciencia y la vida requiere entonces mds que sim-
plemente fusionarles.

Un lugar donde esta cuestién asoma especialmente aguda es en relacién entre la
muerte biolégica y los individuos humanos. Es importante tener en mente que la vida para
Hegel es fundamentalmente la vida de una especie, no la vida de seres vivos singulares.
Ya que la reproduccién de las especies requiere no sélo de nacimientos, sino también

4 Estoy en deuda con Rahel Jaeggi por este punto.

113



de la muerte de muchos de sus miembros, esto Ultimo es tan esencial a la vida como el
esfuerzo de los seres vivientes hacia la auto-preservacion. Asi, un sujeto que estd al tanto
de si mismo como parte de la vida estd también al tanto de si mismo como parte de la
muerte; para un ser espiritual relacionarse con la vida incluye entonces conscientemen-
te relacionarse con su muerte. Hegel entiende el problema planteado por la muerte en
términos de una “contradiccién” entre vida y auto-consciencia. Mds precisamente, la
necesidad de la muerte bioldgica de un individuo se encuentra en conflicto con su as-
piracién como sujeto a ser independiente o libre. En otfras palaras, la muerte se impone
sobre los sujetos vivos como un absoluto, una obligacién inamovible sobre lo que ellos
pueden realizar o hacer de si mismos. Esto significa que, para los sujetos individuales,
la espiritualidad requiere encontrar alguna forma de reconciliarse con la propia muerte.

Una vez que uno estd atento de la importancia de este asunto para Hegel, se le
encontrar en multiples lugares en sus textos. Fuera de las actividades que componen el
espiritu absoluto —arte, religién y filosofia—, hay muchas prdcticas sociales que tienen el
potencial de reconciliar la vida (y la muerte) con la aspiracién del sujeto a la Selbstdndi-
gkeit: el trabajo del esclavo, que permanentemente inscribe su subjetividad en el mundo
de los objetos; el alumbramiento de nifios dentro de la familia, lo que permite a los pa-
dres identificarse con (y “vivir a través de”) la generacién que los sobrevive; o la participa-
cién politica, en la cual los ciudadanos se experimentan como parte de una comunidad
que, relativamente hablando, “nunca muere”. Aunque estas prdécticas son formas por
las cuales los individuos pueden disminuir las restricciones que su propia muerte impone
sobre ellos, serfa una locura pensar que pueden completamente remover el aguijén de
ésta. La vida y la finitud intrinseca a ella pueden ser hechas més compatibles con las as-
piraciones del sujeto que lo que podrian ser sin estas prdcticas, pero, al menos aqui, la
reconciliacién no puede producir una unidad carente de diferencia.

Otro aspecto en el que los sujetos espirituales permanecen distintos de la vida, in-
cluso mientras se identifican con ella, puede ser observado en la idea hegeliana sobre
lo autoridad de la naturaleza, la cual, aunque en menor medida que la autoridad ética
poseida por las leyes y tradiciones de la Sittlichkeit, impone restricciones sobre los sujetos
humanos incluso en un mundo completamente espiritualizado: “El sol, la luna, las mon-
tafas, los rios, en general los objetos naturales que nos circundan, son y tienen para la
conciencia la autoridad ... poseen una naturaleza particular, la cual ella admite, segin se
rige en su comportamiento respecto a ellos [...]" (Hegel 1994, 225).

En otras palabras, parte de pertenecer a la vida es interactuar con la naturaleza in-
orgdnica, pero, al hacerlo, los seres vivos deben ajustar su comportamiento de acuerdo
a las naturalezas especificas e inalterables de las cosas con las que interactéan. Aunque,
como Kant ha sefialado, las leyes de la naturaleza son de un tipo diferente de las leyes
éticas. Las primeras, también para Hegel, ponen restricciones sobre nuestras acciones y la
agencia racional debe reconocer la obstinacion de la naturaleza como un tipo de auto-
ridad a la cual debe someterse. El reconocer la autoridad de ofro para Hegel siempre va
de la mano con adoptar una actitud de respeto para con el portador de dicha autoridad,
y esto no es menos cierto en el caso de la naturaleza. Por esta razén, gran parte de lo
que es para los sujetos reconocerse tanto idénticos a como distintos de la vida, es para

ellos reconocer que dependen de la naturaleza y que violar sus limites —ejercer violencia

114



a la naturaleza, como podriamos decir— no puede sino resultar en violencia para consigo
mismos. La relevancia de esta idea para el concepto de patologia social no es dificil de

ver. Muchas de nuestras précticas sociales siguen una légica —piensen en la légica de
la acumulacién del capital descrita por Marx— que las posiciona en un curso de colisidn
directa con los limites de la naturaleza. Esta es una sociedad enferma —una orgullosa y
arrogante sociedad- que organiza las actividades vitales centrales de produccién y con-
sumo de modos que, al ser naturalmente insostenibles, desafian neciamente la autoridad
de la naturaleza.

Para tener una mejor idea en qué consiste negociar las contradicciones para Hegel
puede ser de ayuda si distinguimos las funciones de obstinacién de la naturaleza como
una restricciéon para nuestra libertad (como la fuente de imperativos que no provienen
de nosotros) y como la herramienta de la libertad. Ambas pretensiones “contradictorias”
son verdaderas a la vez. En otras palabras, las leyes de la naturaleza nunca cesan de
restringir nuestras actividades vitales, pero esa misma caracteristica de la naturaleza —su
obstinacién— también promueve nuestra libertad. Este Gltimo es un tema prominente toda
vez que Hegel estudia el trabajo y sus consecuencias formativas. Tanto para el esclavo,
que trabaja para el amo, como para los miembros de la sociedad civil, que trabajan
para satisfacer sus propias necesidades, ser obligados (por la naturaleza) a ajustar su
actividad de acuerdo con los requerimientos de la naturaleza, provee a la voluntad con
la disciplina necesaria para ser, en ofras dreas de la vida, auto-determinada. Mediante
la participacién en una “conducta dictada por las [...] propiedades del objeto” (Hegel
2000, 256) mds que por inclinacién inmediata, los trabajadores aprenden a subordinar
sus deseos a principios mayores, por asi decirlo, adquiriendo de esta manera una capa-
cidad subjetiva esencial a la agencia auto-determinada. Por otra parte, es precisamente
por su participacién en la vida —precisamente por sus necesidades naturales— que los
sujetos humanos estdn obligados a trabajar y, por lo tanto, a desarrollar la capacidad
de auto-determinacién. Para estar segura, la afiliaciéon con la vida estd en tensién con la
libertad, pero es también productora de libertad, y estar consciente de ambas verdades es
parte de lo que es para un sujeto negociar espiritualmente su relacién con la vida.

En los paragrafos restantes quiero regresar a la idea que las prdcticas sociales no-
patolégicas son aquellas en las que los miembros sociales se conocen a si mismos tanto
perteneciendo a la vida como distintos de ella, e indicar brevemente cémo esta idea mues-
tra la consideracién de Hegel sobre la familia. (Si el espacio lo permite, lo mismo puede ser
mostrado para la sociedad civil). No es sorprendente que ambas son esferas en las que las
actividades mds importantes de la vida son llevadas a cabo; en efecto, parte de lo que las
hace a ellas —y no a otras instituciones— componentes fundamentales de la sociedad, es
que cada una es el sitio de actividades esenciales a su reproduccién material (Honneth
2011, 20)°. Si mi tesis aqui es correcta, entonces las versiones de estas instituciones que
funcionan correctamente son aquellas que permiten a sus participantes llevar a cabo las
actividades necesarias de la vida de una forma que no es meramente consistente, sino
que expresa sus concepciones de si mismos como libres. Como he sugerido, una sintesis
saludable de la vida y la auto-consciencia serd una en la cual los participantes en las

5 Lo mismo es verdadero incluso sobre el Estado, ya que una de sus labores principales es coordinar, como
un sistema nervioso central, la esfera de la vida abajo de él.

115



précticas sociales se saben y se afirman ellos mismos como seres vivos y a la vez como
seres sobre la mera vida, y en la cual el hacer esto no elimina toda la tensién entre estar
vivo y aspirar a ser libre. A mi parecer, la versién mds atractiva de esta sintesis seré una
en la cual los miembros sociales ratifiquen su afiliaciéon a la vida no sélo porque su crea-
turalidad [creatureliness] es compatible con la libertad o porque la produzca, sino tam-
bién porque hay satisfacciones importantes que se obtienen al participar en la vida que
espiritus que sean libres pero desencarnados perderian. Que mi creaturalidad pueda ser
cohesionada con mi libertad puede ser para Hegel una condicién necesaria para afirmar-
la incondicionalmente, pero dada esa convergencia, presumiblemente hay aspectos de
estar vivo —sexo, comer, vitalidad fisica— cuyo valor no puede ser reducido al valor de la
libertad. Incluso si la libertad tiene un valor mds alto que el que tienen la liberacién sexual
y el hambre saciada tomados por si mismos, una libertad que incorpora los placeres de
la vida es seguramente mds valorable que una que no lo hace. En otras palabras, ningin
ser espiritual saludable preferiria una libertad perfecta que fuera removida de la vida a
una inmersa en las actividades de la vida de su especie.

[Omito la seccién sobre la sociedad civil para bosquejar brevemente el papel de
estas ideas en la familia].

La idea que negociar la contradiccién entre vida y subjetividad es central para la
familia estd fuera de discusién. Su principio central, el amor, es caracterizado como “Sitt-
lichkeit in [der] Form des Natirlichen”® (Hegel 1970c, §158Z), lo que es decir que en la
familia es el amor lo que hace posible para los sujetos disfrutar una confluencia satisfac-
toria de auto-relacién, relaciéon con otros y relacién con la vida. Muchos de los detalles
de cémo la familia alcanza esta sintesis son bien conocidos, y yo he omitido la mayoria de
ellos aqui para poder concentrarme en aquellos mds relevantes para la forma en que la
familia establece una relacién espiritual entre auto-consciencia y vida. Lo primero a notar
es que los tres principales momentos de la familia —matrimonio, propiedad y crianza de
los hijos— estdn fundados en funciones esenciales de la vida. Esto es mas facil de ver en
el caso de los dos Gltimos. La propiedad, aunque mds central a la sociedad civil que a
la familia, provee los bienes que los miembros de la familia necesitan para satisfacer sus
necesidades materiales, y su forma —que es sostenida en comin (Hegel 1970c, §170)-
da expresién a la unidad intersubjetiva que se supone obtendrd ahi, donde los limites
individuales son disueltos y los miembros se consideran a si mismos, en relacién a un
orden social mayor, como una persona individual (Hegel 1970c, §162-63A). La crianza
de los hijos, también, sirve claramente a una funcién vital de las especies —procreaciéon—
aunque, de acuerdo con su naturaleza como una institucién ética, la familia no produce
meramente los cuerpos de la proxima generacién sino también las disposiciones subjeti-
vas que sus miembros necesitardn como adultos para realizarse como libres.

Desde la perspectiva de la bisqueda espiritual para unificar la subjetividad y la vida,
el momento mds interesante de la familia es el matrimonio, ante todo por la naturaleza
del amor que la funda. El amor conyugal es, por supuesto, una forma de reconocimiento
entre sujetos, pero estd fundado en dos elementos que le distinguen fundamentalmente
del reconocimiento ganado en otras esferas sociales, y que da cuenta de la urgencia
especial con la que los humanos persiguen este componente de la buena vida. Estos dos

¢ “[...] la eticidad en la forma de lo natural [...]" (Hegel 2000, 159).

116



elementos son “sentir” [Empfindung] (Hegel 1970c, §158) e “impulso sexual” [Geschle-
chtstrieb] (Hegel 1970c, §161N). Es significativo que ambos Empfindung y Trieb aparecen
ya en el tratamiento de la Enciclopedia sobre organismos animales, antes que entre al
reino de lo distintivamente humano en el “espiritu subjetivo” (Hegel 1970d, §351Z-59).
Gran parte de lo que hace a la familia una institucién espiritual es que eleva Empfindung
y Trieb a un vinculo ético “auto-consciente” —amor (Hegel 1970¢, §161)- que subyace a
relaciones de reconocimiento entre cényuges y hace posible una auto-relacién satisfac-
toria para cada uno. Por esta razén, es un error establecer las bases del matrimonio solo
en Empfindung (Hegel 1970c, §161Z), pero si Hegel se toma en serio la preservacién de
la vida dentro del espiritu en vez de dejarla de lado, entonces Empfindung y Trieb deben
jugar un rol en el amor que une a cényuges en matrimonio. Esto es, en efecto, la posicidn
que toma Hegel, aunque sus detalles son més complicados de lo que uno podria esperar.

Hegel deja en claro (mds en sus notas manuscritas que en los pardgrafos publicados
de la Rechtsphilosophie) que la sensualidad [Sinnlichkeit] y el deseo sexual pertenecen a
una unién puramente espiritual entre conyuges (Hegel 1970¢, §162N-63). Esto es mds
explicito en su criticismo de cualquier consideracién en la que la forma mds alta de amor
se fome como una unién puramente espiritual de la cual todo rastro de Empfindung y
natirliche Lebendigkeit han sido erradicados (Hegel 1970¢, §163A-N). Dichas considera-
ciones consideran falsamente nuestra conexién con la vida como un momento meramen-
te negativo del espiritu y muestran una actitud demasiado ascética, “de monje”, a nuestra
corporalidad. El matrimonio es una relacién espiritual para Hegel, pero esto significa que
une auto-consciencia y vida, no que deja de lado ésta ¢ltima. El matrimonio, dice He-
gel, “contiene los momentols] de Empfindung” y “natirliche Lebendigkeit” (Hegel 1970c,
8163Z, §161), donde ambos son firmemente enraizados a nuestra naturaleza animal.
Estas afirmaciones pueden parecer contradictorias con otras pretensiones de Hegel en el
sentido que la ausencia de sensualidad no viola necesariamente la esencia [Wesen] del
matrimonio (Hegel 1970c, §163Z, §164A), pero esta contradiccién es meramente apa-
rente. La postura de Hegel es que la esencia del matrimonio —su caracteristica més gran-
de- reside en las relaciones éticas de amor, confianza, asistencia mutua y de una vida
compartida que constituye el vinculo entre cényuges, y que un matrimonio que contiene
estos sin pasién sexual aldn asf cuenta como un matrimonio porque realiza los bienes
éticos mds importantes que esa institucién ofrece. Sin embargo, aunque el deseo sexual
es un momento subordinado en el matrimonio —no estrictamente esencial a su propésito
ético—, Hegel estd también comprometido con la pretensiéon que un matrimonio comple-
tamente actualizado une el deseo sexual con su potencial ético. Lo que es mds “elevado”,
escribe Hegel en sus propias notas a los pardgrafos sobre el matrimonio, es una unidad
genuinamente espiritual, la cual cuando se realiza plenamente, incluye “|...] la tendencia
natural [...] un momento de la naturaleza [...]" (Hegel 2000, 235).

Pero si esto constituye la forma mds elevada de amor conyugal, estd lejos de ser la
mds fdcil, y esto es rastreable a la nunca completamente vencida obstinacién con la que
la vida en general y el impulso sexual en particular resisten la domesticacién. La vida, al
parecer, nunca abandona completamente su capacidad de frustrar propésitos auto-cons-
cientfes, lo que significa que una sintesis espiritual de vida y subjetividad libre involucra

dar cuenta no solo de cémo el deseo sexual puede atender a fines éticos sino también

117



que nunca debe convertirse completamente en un companero fehaciente del proyecto
ético del espiritu. Sin duda, el tratamiento de Rechtsphilosophie al matrimonio nos provee
de un buen ejemplo de cémo la contradicciéon entre vida y auto-consciencia puede ser
negociada espiritualmente sin ser nunca superada completamente. Esto es porque el mo-
mento de Empfindung constantemente se esconde dentro de la unién conyugal como el
destructor potencial de una institucién ética, al tiempo que esté dentro de los ingredientes
de un matrimonio completamente real.

De hecho, hay dos razones por las que la presencia continua de la vida puede
causar estragos en el matrimonio. La primera es el hecho familiar que la Empfindung es
por naturaleza “de humor cambiante, fugaz, volétil” —en breve, un factor “contingente”
que en cualquier matrimonio particular, en cualquier momento particular, puede o no
alinearse con los fines éticos de esa institucién (Hegel 1970c, §161Z, §164A)-. Esto
significa que, incorporado al matrimonio, hay una posibilidad permanente de la pérdida
de una parte importante de lo que funda el Neigung entre conyuges, el cual cuando se
pierde completamente, significa la disolucién de esa relacion ética (Hegel 1970c¢, §176).
La segunda razén, mdés interesante, por la cual la continua presencia de la vida presenta
una amenaza al matrimonio, es debido a la naturaleza del impulso sexual misma —mds
precisamente, a la gran distancia que separa ese impulso en su estado sin domesticar
de la forma que debe asumir si es que serd soporte en vez de poner en peligro la unién
conyugal para toda la vida—. En su extensa discusién sobre la vida en la parte Il de la
Enciclopedia, Hegel sefiala una tensién intrinseca entre seres humanos individuales y su
especie que consiste en un desajuste entre los fines colectivos de las especies y los fines
particulares de los individuos vivos (Hegel 1970d, §370). La manifestacién mds promi-
nente de esta tension es el desajuste entre la necesidad de los miembros individuales de
las especies de ser reemplazados por nuevas generaciones y el impulso de los seres indivi-
duales de continuar viviendo. (Esta tensién es la base de la contradiccién que no se puede
resolver completamente entre auto-consciencia y vida a la que me referi anteriormente, la
amenaza que la muerte biolégica presenta a la Selbstédndigkeit del sujeto individual.) Un
desajuste similar se obtiene en el caso del deseo sexual. Aunque Freud desarrollaré este
punto con mucha mds fuerza en el siglo siguiente, Hegel ya muestra signos de reconocer
cudn naturalmente inadecuado es el deseo sexual como una fundacién de relaciones de
monogamia para toda la vida’.

El problema comienza con el hecho que no hay una relacién natural entre la motiva-
cién inmediata que nuestro impulso sexual nos da por buscar sexo y el propésito biolégi-
co que la actividad sexual puede cumplir. El problema no es ante todo que este propésito
es un fin colectivo —reproduccién de la especie— en el cual individuos vivientes, motivados
solo por su propia satisfaccién, no tienen interés inmediato. El problema mds profundo
es que el propdsito biolégico de la actividad sexual —el bien que es capaz de provocar,
ya sea individual o colectivo— estd tan lejos, tanto en el tiempocomo en la consciencia,
de lo que el deseo sexual mismo nos lleva a buscar, hacer que las consecuencias repro-
ductivas del sexo sean irrelevantes para la gratificacién. En esto, el sexo parece ser Unico

entre los impulsos de la vida, aunque aqui, también, la situacién es mas complicada de lo

7 Como el padre de un nifio nacido fuera del matrimonio, Hegel seguramente tuvo alguna conciencia extra-
filoséfica de cudn tercamente el impulso sexual resiste a ser domado por fines éticos.

118



que parece inicialmente. Para las especies biolégicas no humanas, cualquier divergencia
que exista entre los impulsos inmediatos de un ser viviente y la utilidad biolégica de su
comportamiento sexual no plantea un problema para la gratificacién individual o para
el bien de la especie. Asi que, aunque el impulso sexual difiere en este respecto de los
impulsos auto-conservadores mds directos, la diferencia sale a la luz sélo en el caso del
humano, es decir, de seres auto-conscientes. La pretensién tardia de Freud que la plasti-
cidad Unica del impulso sexual humano es debido a la intervencién de la fantasia es, en
esencia, una intuicién hegeliana. Pues es un rasgo fundamental de los seres espirituales
que la naturaleza, pensada como uno de los componentes del espiritu, nunca aparece en
ellos como pura naturaleza sino siempre ya mediada de alguna forma por las actividades
de la consciencia. Asi, la tensién entre vida y auto-consciencia en cuestion aqui —la gran
distancia entre los esfuerzos del impulso sexual y el fin ético del matrimonio (incluido el
fin biolégico de la reproduccién)— no tiene su fuente en una caracteristica puramente
natural del impulso sexual sino en la ingobernabilidad que el impulso tiene en los seres
auto-conscientes. En algin sentido, entonces, los problemas que el espiritu enfrenta en la
unién de la vida con las aspiraciones de la subjetividad son problemas que, ni la vida o
la naturaleza por si sola, plantea para la realizacién de la libertad. El punto de Hegel no
es que el deseo sexual no puede ser puesto en concordancia con los fines éticos del ma-
trimonio; su visién no es siquiera la més débil y aln asi pesimista (rousseauniana) visién
que mientras el sexo y el amor pueden ir de la mano, las condiciones para alcanzar una
sintesis satisfactoria son tan complejas que los humanos reales casi nunca tienen éxito
en hacerlo. Su posiciéon es la ain mds débil —pero lejos de ser color de rosa— visidon que,
para la mayoria de los humanos, alguna tensién entre amor y deseo sexual estd obligada
a permanecer incluso en el mejor de los matrimonios, presentando a los conyuges con
una contradiccién duradera entre vida y subjetividad que, aunque negociable y tolerable,
no es nunca resuelta definitivamente. Aqui, entonces, hay otra instancia donde la sintesis
espiritual nunca estd completamente sin residuo —donde negociar la tensién entre vida y
libertad permanece como una tarea inacabable-.

Puede parecer que me he desviado bastante lejos del topico de la patologia social.
Pero, de hecho, esta consideraciéon de la tarea espiritual de la familia abre una serie de
posibilidades para el diagndstico de la patologia social, la mayoria de ellas fundadas en
el fracaso de la sociedad de dar cuenta o reconocer la complejidad del problema que los
seres espirituales enfrentan al reconciliar el deseo sexual con la aspiraciéon de ser libres.
La més obvia de estas patologias potenciales, sefalada por Hegel mismo, es una actitud
demasiado rigida, ya sea expresada en leyes o costumbres, ante la disolubilidad del ma-
trimonio. Una sociedad que hace imposible el divorcio o hace de las parejas divorciadas
marginados sociales falla en el reconocimiento que la posibilidad de enajenacién emocional
entre cényuges estd construida en la naturaleza del lazo matrimonial mismo. Otras formas
de patologia se sugieren también. El vilipendio de prdcticas sexuales que no tienen relacién
con la reproduccién biolégica estd fundado en la ignorancia de, o el auto-engafo en cuanto
a la fragilidad y antinaturalidad de la sintesis entre deseo sexual y amor que el matrimonio
requiere. Finalmente, un tipo de patologia puede ser encontrada en las prdcticas de socia-
bilizaciéon que hacen dificil la unién del amor y el sexo, incluyendo (pero no restringido a)
ideales normativos de masculinidad y feminidad poco realistas o éticamente objetables.

119



Bibliografia

Hahn, Songsuk Susan. 2007. Contradiction in Motion: Hegel's Organic Concept of Life
and Value. lthaca: Cornell University Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1970a. “Die Phédnomenologie des Geistes”. En Werke,
vol. 3. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

. 1970b. “Wissenschaft der Logik, I”. En Werke, vol. 6. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

1970c. “Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und

Staatswissenschaft im Grundrisse”. En Werke, vol. 7. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

_.1970d. “Enzyklopdadie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, I11”. En
Werke, vol. 9. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

. 1991. Elements of the Philosophy of Right. Cambridge: Cambridge University
Press.
. 1994. Fenomenologia del espiritu. México: Fondo de Cultura Econémica.

. 1999. Enciclopedia de las ciencias filoséficas en compendio: para uso de sus cla-
ses. Madrid: Alianza.
. 2000. Rasgos fundamentales de la filosofia del derecho o compendio del derecho
natural y ciencia del Estado. Madrid: Biblioteca Nueva.

Honneth, Axel. 2007. “Eine soziale Pathologie der Vernunft”. En Pathologien der Vernuntft.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 28-56.

. 2011. Das Recht der Freiheit: Grundrif3 einer demokratischen Sittlichkeit. Berlin:
Suhrkamp.

Khurana, Thomas, ed. 2013. The Freedom of Life Hegelian Perspectives. Berlin: August-
Verl.

Marx, Karl. 2009. Manuscritos de economia y filosofia. Madrid: Alianza Editorial.

Nietzsche, Friedrich. 1995. La genealogia de la moral (tratados I'y Il). Valencia: Universi-
dad de Valencia.

120



