REVISTA
PENSAMIENTO
POLITICO

2UN PORVENIR PARA LA DIALECTICA2
Presentacién de “Negativos de la dialéctica. Entre Hegel y Heidegger:
Hyppolite, Koyré, Kojeve” de Catherine Malabou

Cristébal Durdn Rojas™

Catherine Malabou, filésofa y ensayista, nacié en Sidi Bel Abbés, Argelia, en 1959. Hizo
sus primeros estudios de filosofia en la Universidad Paris I-Pantheon Sorbonne, dedicando
sus tesis de maestria (1981) y de D.E.A. (1985) a la filosofia moderna alemana, en par-
ticular a Kant y Hegel. Luego, siguié la ensefanza de Jacques Derrida, quien dirigié su
tesis de doctorado, ’Avenir de Hegel ou de la plasticité temporelle en dialectique (EHESS,
Paris, 1995). En el afio 2003 obtuvo su habilitaciéon para dirigir investigaciones en la
Universidad de Strasbourg. Fue directora de programa del Collége International de Philo-
sophie y profesora en el Departamento de Filosofia de la Universidad de Paris X-Nanterre,
asi como profesora invitada y conferencista en numerosas universidades del mundo (UC
Berkeley, Northwestern University, The New School for Social Research de New York, State
University of New York at Buffalo, European Graduate School de Suiza, entre otras). Des-
de el afio 2011 es académica del Centre for Research in Modern European Philosophy
de la Universidad de Kingston (U.K.).

Es autora de mds de una decena de libros, y de mds de una cincuentena de articulos
y ensayos publicados en diversas revistas y volimenes colectivos. Desde hace algunos
afos ha comenzado a ser prolijamente traducida en diversas lenguas (ingles, japonés,
chino, alemdn, castellano, italiano, holandés, portugués, noruego). Su trabajo ha consis-
tido, en términos generales, en la elaboraciéon conceptual de la nocién de ‘plasticidad’,
considerando en ella la doble aptitud para dar forma y la aniquilacién de toda forma.
Este problema se descubre en el interés temprano centrado en Hegel que no dejaré de
orientar una parte importante del itinerario de Malabou. En Hegel, la plasticidad se revela
como un modo de ser del sujeto en general, un modo en que el sujeto se viene a exponer
como una sustancia pléstica capaz de recibir sus accidentes actuando al mismo tiempo
sobre ellos. Receptivo a los acontecimientos, el sujeto puede también anticiparlos, él
acoge y determina al mismo tiempo su porvenir. Lo que se desarrolla primero en L’Avenir
de Hegel, Plasticité, temporalité, dialectique (Paris: Vrin, 1996), se prorroga por una via
diversa en el examen de la plasticidad confrontada al dispositivo ontolégico heideggeria-
no en Le Change Heidegger, du fantastique en philosophie (Paris: Léo Scheer, 2004). Alli
se examinan las consecuencias de una concepcién del ser como materia pldstica, forma-
dora y transformable a la vez, como un cuerpo viviente. Sus libros posteriores se abocan,
a partir de esta exploracién sobre la naturaleza de la subjetividad y de la ontologia, a
desarrollar las consecuencias de la plasticidad, la metamorfosis y la transformacién en te-
rrenos aparentemente dispares como las neurociencias, las teorfas sobre las construccio-
nes de género y de la identidad sexual, el psicoandlisis o la deconstruccién. De ello dan

* Doctor en Filosofia, Universidad de Chile. Académico e Investigador residente, Facultad de Artes, Univer-
sidad de Chile.

155



testimonio algunos de sus libros posteriores: Que faire de notre cerveau? (Paris: Bayard,
2004), La plasticité au soir de I"écriture. Dialectique, destruction, déconstruction (Paris:
Léo Scheer, 2005), Les nouveaux Blessés, De Freud & la neurologie: penser les traumas
contemporains (Paris: Bayard, 2007), Ontologie de I'accident (Paris: Léo Scheer, 2009),
Changer de différence, Le féminin et la question philosophique (Paris: Galilée, 2009), La
Chambre du milieu, de Hegel aux neurosciences (Paris: Hermann, 2009) y La plasticidad
en espera (Santiago: Palinodia, 2010). En todos ellos se pone en juego, de una forma
heterogénea, una tesis general sobre la violencia de las transformaciones, a la luz de una
exploracién de los significados contempordneos de la plasticidad. Un singular énfasis en
el papel central que posee la plasticidad en las neurociencias permite hacer comprensible
que toda la constitucién de la identidad y los avatares de la transformacién de si, tienen
una incidencia en la forma de las conexiones neuronales. Sus recientes trabajos se han
consagrado a la relacién entre auto-afeccién y plasticidad teniendo presente una relectu-
ra de grandes momentos de la filosofia moderna y contemporénea (Spinoza, Descartes,
Hegel, Derrida, Deleuze), a la luz de las discusiones contempordneas en neurociencias
y de la comprensién del cuerpo. A este respecto es preciso considerar Sois mon corps:
une lecture contemporaine de la domination et de la servitude chez Hegel (Paris: Bayard,
2010), escrito junto a Judith Butler, y Self and Emotional Life. Philosophy, Psychoanalysis,
Neurobiology (New York: Columbia University Press, 2013), escrito con Adrian Johnston.
Este afio publicard Avant demain, Epigenése et rationalité (Paris: Presses Universitaires de
France, 2014), donde intenta examinar la relacién paradéjica que la filosofia contempo-
rdnea ha mantenido con la idea kantiana de lo trascendental y a qué precio es posible
decretar su abandono.

El texto que aqui presentamos es plenamente indicativo de las preocupaciones que han
apuntalado y que han dado complexién al itinerario filoséfico de Catherine Malabou.
Podriamos decir, incluso, que se trata de un trabajo ejemplar a la hora de entender la
labor de lectura que recorre (o percute) la trastienda de la composicién de su propio
pensamiento. Fue publicado en su primera versién en el afio 1996 en un nimero espe-
cial de la revista francesa Philosophie, dedicado a Hegel. En este articulo, muy préximo
a la publicacién de su primer libro, se entra en una confrontacién con figuras claves en
la recepcién da la posteridad hegeliana: Heidegger, Hyppolite, Koyré y Kojéve. Se trata
de un posicionamiento respecto a la cuestién de la negatividad que implica considerar
cémo todavia podria quedar presa de cierta no-dialecticidad demasiado formal en su
enunciacién, una negatividad no-dialéctica que es todavia tributaria de cierta recusacién
de —incluso de cierta incapacidad de pensar— la cuestiéon del porvenir.

Todo reside en cémo plantearse ante un Sistema que, entendido en su clausura
absoluta, ha sido pensado como una propuesta de resolucién de la trascendencia en la
estabilidad de un presente perpetuo. 2Cémo deslindar el porvenir para estar en condicio-
nes de captarlo ya no como un sencillo reverso de aquella estabilidad? En este sentido,
entre todas las lecturas que Malabou propone para su propia lectura, el lugar tomado
por Jean Hyppolite pareciera ser ejemplar. Hyppolite vendria a advertir que “el punto més
oscuro del hegelianismo” residiria en la sintesis entre el tiempo y la eternidad, es decir, en

156



el preciso punto en el cual la l6gica parece precipitarse sobre la historia. La cuestién, en
este sentido, tendria que sefialarnos respecto de dénde entender el despliegue dialéctico.
2En dénde se emplaza la dialéctica, adénde se aviene ella? Lo que Hyppolite pareciera
poner sobre la mesa es que la oscuridad puesta en juego entre la comprensién légica y la
comprensién histérica de la dialéctica hace resurgir cierta indecision entre el despliegue
entendido como una historia, es decir, sometido al accidente, y la asistencia a su progra-
macién subsumida a un recurso légico.

De este modo, habria una oscuridad que marca una escisiéon extrafia en la procesua-
lidad dialéctica, y que reapareceria en los textos de Alexandre Koyré, abocados a la dia-
léctica entre lo temporal y lo intemporal. De un modo especialmente entreverado, Koyré
concluirfa que, en cierto sentido, hay una identidad entre ambas dialécticas. Asi, el tiem-
po no serfa otra cosa que la eternidad. Pero es en dicho movimiento que se puede recurrir
a la primacia al porvenir. Asi, en la lectura de Koyré, el saber absoluto es lo ya-siempre-
advenido, y por consiguiente lo sin porvenir de la filosofia hegeliana: desde ese prisma,
se interpreta como detencién del tiempo y como el fracaso mismo del esfuerzo hegeliano.
Pensar la historia seria detener la historia. Dicha comprensién del saber absoluto implica
que la negatividad entra en contrasentido en la cUspide misma del hegelianismo.

Es con la lectura de Kojéve que entramos en un terreno ain mdés escarpado. La
aparicién del porvenir haria posible la historia, en el sentido en que el porvenir seria la
energia misma de lo negativo. Pero, al mismo tiempo se concluye con ello la clausura
misma del porvenir. La filosofia de Hegel tendria que ceder a la negatividad que es, en
dicho ceder, estabilizada y negada en su movimiento. La negacién aparece sin porvenir.
La paradoja que se genera en ello, en términos de Malabou, es que no puede haber nin-
gun porvenir para una filosofia que se entiende como porvenir.

De ahf que se pueda llegar a considerar que el summum del tiempo no es ofra cosa
que la pardlisis misma del tiempo en un presente petrificado. Todo ocurre como si el sig-
nificado lé6gico de la negatividad hegeliana no pudiera nunca encontrarse a gusto en su
contraparte cronolégica. Es en ese intertanto que se hace visible plenamente la lectura de
Malabou. El porvenir articula la relacion del sujeto con lo que viene, o llega. En ese lugar
de articulacién se puede entonces entender que no haya una simple contradiccién entre
una dialéctica légica y una histérica, sino més bien la visibilizacién de un doble destino
de la negatividad, que exigiria movilizar otra comprensién de la ‘clausura’ hegeliana.
La cuestién es saber si el porvenir de dicha dialéctica estdé comprometido, de un modo
peculiar, por una légica del doble que la atraviesa y le da su economia. 2Cémo pensar
entonces un porvenir de Hegel sin renunciar a su dialéctica, pero, a la vez, exponiendo
en esta Oltima el doblez que tiene que dar a ver lo que se pretendia, en otra forma, lo que
ya se pretendia completamente formado?

157



